
 

 

PENDAHULUAN 

Dalam dua dekade terakhir, wacana global mengenai pendidikan karakter mengalami pergeseran 

paradigmatik dari pendekatan normatif menuju model manajerial dan berbasis bukti yang menempatkan 

sekolah sebagai organisasi moral yang harus dikelola secara sistemik, bukan sekadar sebagai ruang 

transmisi nilai individual, sebagaimana tercermin dalam berkembangnya kerangka manajemen 

pendidikan karakter berbasis agama di berbagai konteks pendidikan dasar Islam (Salamah et al., 2025; 

Sakban et al., 2025). Perkembangan mutakhir menunjukkan bahwa karakter religius tidak lagi dipahami 

sebagai hasil implisit dari pengajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), melainkan sebagai produk dari 

konfigurasi kebijakan sekolah, kepemimpinan, kolaborasi pemangku kepentingan, dan praktik 

 
   Scripta Humanika: 

Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 
Vol. 1 No. 3 February 2026, Hal 264-273 

ISSN: 3110-892X (Print) ISSN: 3110-8911 (Electronic) 
Open Access:  https://scriptaintelektual.com/scripta-humanika/index 

Manajemen Pendidikan Karakter Religius Berbasis PAI: Temuan Kualitatif 

dari FGD Stakeholder Sekolah Dasar Islam 
 

Suriansyah1* 

1 Institut Teknologi Kalimantan, Indonesia 

email: suriansyah@lecturer.itk.ac.id1  

 

Article Info : 

Received: 

02-12-2025 

Revised:  

14-12-2025 

Accepted: 

31-12-2025 
 

 

 

Abstract 
This study investigates the management of religious character education based on Islamic Religious 

Education through qualitative evidence derived from stakeholder focus group discussions in an 

Islamic elementary school. Using an interpretive case study design, the research analyzes how 

strategic planning, program implementation, and evaluation are constructed and negotiated within 

the organizational processes of the school. The findings reveal that strategic planning is largely 

centralized and policy driven, limiting empirical needs analysis and meaningful stakeholder 

participation. Program implementation depends strongly on individual teacher commitment, while 

institutional coordination mechanisms remain underdeveloped, producing fragmented pedagogical 

practices across classrooms. Evaluation and control are dominated by administrative compliance 

indicators, with limited attention to measuring the internalization of religious values and to 

establishing a continuous improvement cycle. These patterns indicate that religious character 

education is sustained more by symbolic conformity than by organizational learning. The study 

contributes theoretically by positioning stakeholder interaction as the central analytical unit in 

character education management and contributes methodologically by demonstrating the value of 

cross-stakeholder focus group discussions in capturing deliberative processes within school 

governance. 

 

Keywords: religious character education, Islamic religious education, stakeholder management, 

school leadership, qualitative study. 

Abstrak 
Penelitian ini mengkaji pengelolaan pendidikan karakter berlandaskan Pendidikan Agama Islam 

melalui bukti kualitatif yang diperoleh dari diskusi kelompok terfokus para pemangku kepentingan 

di sekolah dasar Islam. Dengan menggunakan desain studi kasus interpretatif, penelitian ini 

menganalisis bagaimana perencanaan strategis, implementasi program, dan evaluasi dibangun dan 

dinegosiasikan dalam proses organisasi sekolah. Temuan menunjukkan bahwa perencanaan 

strategis bersifat terpusat dan didorong oleh kebijakan, sehingga membatasi analisis kebutuhan 

empiris dan partisipasi pemangku kepentingan yang bermakna. Pelaksanaan program sangat 

bergantung pada komitmen individu guru, sementara mekanisme koordinasi institusional masih 

kurang berkembang, menghasilkan praktik pedagogis yang terfragmentasi di antara kelas-kelas. 

Evaluasi dan pengendalian didominasi oleh indikator kepatuhan administratif, dengan perhatian 

terbatas pada pengukuran internalisasi nilai-nilai agama dan pembentukan siklus perbaikan 

berkelanjutan. Pola-pola ini menunjukkan bahwa pendidikan karakter agama lebih dipertahankan 

oleh kepatuhan simbolis daripada pembelajaran organisasi. Studi ini berkontribusi secara teoritis 

dengan menempatkan interaksi pemangku kepentingan sebagai unit analitis utama dalam 

manajemen pendidikan karakter dan berkontribusi secara metodologis dengan menunjukkan nilai 

diskusi kelompok fokus lintas pemangku kepentingan dalam menangkap proses deliberatif dalam 

tata kelola sekolah. 

 

Kata kunci: Pendidikan karakter berlandaskan agama, Pendidikan agama Islam, Manajemen 

pemangku kepentingan, Kepemimpinan sekolah, Studi kualitatif. 

 
©2022 Authors.. This work is licensed under a  Creative Commons Attribution-Non Commercial 4.0 

International License. 

(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/) 

https://scriptaintelektual.com/scripta-humanika/index
mailto:suriansyah@lecturer.itk.ac.id


Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

pedagogik yang terorkestrasi secara sadar (Abdurohman & Khori, 2025; Sudirman & Putra, 2025). Di 

tengah arus globalisasi dan digitalisasi pendidikan, sekolah dasar Islam dihadapkan pada tuntutan ganda 

untuk mempertahankan identitas religius sekaligus mengadopsi inovasi manajerial yang adaptif, 

sebagaimana diuraikan oleh Cahyanto et al. (2025) dan Bahiyah (2025) dalam analisis mereka tentang 

strategi adaptif pendidikan karakter religius di era global. Konteks ini menandai munculnya pendidikan 

karakter religius sebagai medan kajian interdisipliner yang memadukan teori manajemen pendidikan, 

pedagogi PAI, dan studi pemangku kepentingan, dengan implikasi langsung terhadap desain kebijakan 

dan praktik kelembagaan di sekolah dasar Islam (Sakban et al., 2025; Salamah et al., 2025). 

Literatur mutakhir menunjukkan konsensus bahwa efektivitas pendidikan karakter religius sangat 

dipengaruhi oleh kualitas manajemen dan koherensi antaraktor dalam ekosistem sekolah, meskipun 

mekanisme operasionalnya masih diperdebatkan secara konseptual. Abdurohman dan Khori (2025) 

menegaskan bahwa transformasi moral hanya terjadi ketika nilai-nilai Islam diintegrasikan ke dalam 

fungsi perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, dan pengawasan, sementara Salamah et al. (2025) 

menunjukkan bahwa pendekatan ko-optasi manajerial mampu menyelaraskan nilai religius dengan 

tuntutan akuntabilitas organisasi. Di tingkat praktik kelas, Sukandar (2025) dan Munandar (2025) 

memperlihatkan bahwa integrasi nilai karakter dalam pembelajaran PAI dan kegiatan ekstrakurikuler 

berkontribusi signifikan terhadap internalisasi religiusitas siswa, tetapi kontribusi tersebut sangat 

bergantung pada dukungan struktural sekolah. Pada dimensi sosial, Irbathy et al. (2025) dan Kibtiyah 

et al. (2025) menggarisbawahi pentingnya kolaborasi sekolah–orang tua dan orientasi toleransi sebagai 

prasyarat keberlanjutan pendidikan karakter religius. Namun, temuan-temuan ini cenderung disajikan 

dalam kerangka linier sebab–akibat yang mengasumsikan bahwa keberadaan program atau model 

manajemen otomatis menghasilkan karakter religius yang stabil, tanpa mengurai dinamika negosiasi 

antaraktor di dalam organisasi sekolah (Sudirman & Putra, 2025; Jannana et al., 2025). 

Meskipun literatur menunjukkan kepadatan empiris yang tinggi, terdapat keterbatasan konseptual 

yang signifikan terkait pemahaman tentang bagaimana manajemen pendidikan karakter religius 

dijalankan sebagai praktik sosial yang dinegosiasikan, bukan sekadar sebagai seperangkat prosedur 

formal. Sebagian besar studi, termasuk Sakban et al. (2025) dan Salamah et al. (2025), memusatkan 

analisis pada desain model manajemen, tetapi kurang mengeksplorasi bagaimana model tersebut 

dipersepsi, ditafsirkan, dan dioperasionalkan oleh guru, kepala sekolah, orang tua, dan pengelola 

yayasan. Di sisi lain, penelitian seperti Hidayat et al. (2025) dan Sukandar (2025) lebih menekankan 

dimensi pedagogik, namun mengabaikan konteks pengambilan keputusan strategis yang membentuk 

praktik tersebut. Inkonsistensi juga muncul dalam cara stakeholder diposisikan, di mana Sudirman dan 

Putra (2025) mengidentifikasi peran krusial mereka, tetapi tidak menguraikan mekanisme koordinasi 

konkret antaraktor. Keterbatasan ini menghasilkan celah empiris berupa minimnya studi kualitatif 

berbasis dialog antar-pemangku kepentingan yang mampu menangkap proses, konflik, dan rasionalitas 

di balik implementasi manajemen karakter religius pada level sekolah dasar Islam. 

Celah tersebut memiliki implikasi ilmiah dan praktis yang serius karena kebijakan pendidikan 

karakter religius berisiko direduksi menjadi simbol institusional tanpa transformasi praksis yang 

berkelanjutan. Dalam konteks meningkatnya heterogenitas sosial dan tekanan akuntabilitas publik, 

kegagalan memahami dinamika stakeholder dapat menghasilkan fragmentasi program, resistensi guru, 

dan kooptasi nilai religius oleh logika administratif semata (Salamah et al., 2025; Sudirman & Putra, 

2025). Secara praktis, sekolah dasar Islam membutuhkan peta relasi aktor yang operasional untuk 

memastikan bahwa visi karakter religius diterjemahkan secara konsisten ke dalam kurikulum, budaya 

sekolah, dan praktik evaluasi (Jannana et al., 2025; Cahyanto et al., 2025). Secara ilmiah, absennya 

analisis prosesual menghambat pengembangan teori manajemen pendidikan karakter yang mampu 

menjelaskan bukan hanya apa yang dilakukan sekolah, tetapi bagaimana dan mengapa praktik tertentu 

menjadi dominan atau gagal. Urgensi ini menempatkan dialog antar-pemangku kepentingan sebagai 

locus strategis untuk memahami produksi sosial karakter religius di tingkat kelembagaan (Kibtiyah et 

al., 2025; Irbathy et al., 2025). 

Bertolak dari keterbatasan tersebut, penelitian ini memposisikan diri dalam persimpangan antara 

studi manajemen pendidikan Islam dan penelitian kualitatif berbasis stakeholder dengan fokus pada 

proses deliberatif dalam pengelolaan karakter religius. Alih-alih mereplikasi model normatif 

sebagaimana ditawarkan oleh Sakban et al. (2025) atau Salamah et al. (2025), riset ini mengadopsi 

perspektif interpretatif untuk menelaah bagaimana aktor sekolah membangun makna, menetapkan 

prioritas, dan menegosiasikan kepentingan dalam manajemen PAI. Pendekatan ini sejalan dengan 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

temuan Sudirman dan Putra (2025) tentang kompleksitas peran stakeholder, tetapi memperluasnya 

melalui eksplorasi kolektif berbasis FGD sebagai ruang produksi pengetahuan institusional. Dengan 

demikian, penelitian ini tidak hanya mengisi celah empiris, tetapi juga menggeser fokus kajian dari 

evaluasi hasil menuju analisis proses dan relasi kuasa dalam pendidikan karakter religius. 

Penelitian ini bertujuan mengungkap konfigurasi manajemen pendidikan karakter religius 

berbasis PAI melalui temuan kualitatif dari FGD stakeholder di sekolah dasar Islam, dengan menelaah 

bagaimana kebijakan, praktik, dan nilai dinegosiasikan dalam ruang kolektif pengambilan keputusan. 

Secara teoretis, studi ini berkontribusi pada pengembangan kerangka manajemen karakter religius yang 

menempatkan interaksi aktor sebagai unit analisis utama, melengkapi pendekatan struktural yang 

dominan dalam literatur (Abdurohman & Khori, 2025; Sakban et al., 2025). Secara metodologis, 

penggunaan FGD lintas pemangku kepentingan menawarkan model eksplorasi yang mampu 

menangkap dinamika deliberatif yang tidak terjangkau oleh survei atau studi kasus individual (Jannana 

et al., 2025; Kibtiyah et al., 2025). Kontribusi ini diharapkan memperkaya diskursus internasional 

tentang manajemen pendidikan karakter religius dengan bukti kontekstual yang menunjukkan 

bagaimana karakter dibentuk melalui proses sosial yang terkelola, bukan melalui intervensi pedagogik 

yang terisolasi. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan desain kualitatif dengan pendekatan studi kasus interpretatif yang 

berlandaskan paradigma konstruktivis, karena tujuan utama riset adalah memahami secara mendalam 

proses negosiasi makna dan pengambilan keputusan kolektif dalam manajemen pendidikan karakter 

religius berbasis PAI, suatu fenomena yang secara ontologis dipandang sebagai realitas sosial yang 

dibangun melalui interaksi antaraktor (Creswell & Poth, 2018; Merriam & Tisdell, 2016). Setting 

penelitian ditetapkan pada satu sekolah dasar Islam terpadu di Indonesia yang memiliki program 

pendidikan karakter religius terinstitusionalisasi secara formal dan melibatkan struktur manajerial 

lengkap, sehingga memungkinkan replikasi konseptual pada konteks serupa dengan karakteristik 

organisasi yang sebanding (Yin, 2018). Subjek penelitian mencakup kepala sekolah, wakil kepala 

bidang kurikulum, guru PAI, wali kelas, perwakilan orang tua, dan pengelola yayasan yang dipilih 

melalui purposive sampling berbasis kriteria peran strategis dalam perumusan dan implementasi 

kebijakan karakter, dengan pertimbangan bahwa informan tersebut merupakan key informants yang 

memiliki pengetahuan kontekstual dan kewenangan pengambilan keputusan (Patton, 2015). Instrumen 

utama berupa pedoman Focus Group Discussion semi-terstruktur yang dikembangkan berdasarkan 

kerangka manajemen pendidikan karakter religius dan diuji melalui expert judgment untuk menjamin 

validitas isi, sementara reliabilitas prosedural dijaga melalui standarisasi protokol fasilitasi dan 

penggunaan pertanyaan pemantik yang konsisten antar-sesi (Kvale & Brinkmann, 2015; Guest et al., 

2012). 

Pengumpulan data dilakukan secara kronologis melalui tiga tahap operasional, yaitu pra-FGD 

untuk pemetaan isu dan persetujuan etik, pelaksanaan FGD lintas pemangku kepentingan dalam dua 

sesi terpisah berdurasi masing-masing 120 menit, serta pasca-FGD untuk verifikasi transkrip dan 

klarifikasi makna, sehingga menjamin kredibilitas dan dependabilitas temuan (Lincoln & Guba, 1985; 

Creswell & Poth, 2018). Seluruh diskusi direkam, ditranskripsi verbatim, dan dianalisis menggunakan 

pendekatan analisis tematik refleksif dengan tahapan open coding, axial coding, dan selective coding 

untuk membangun kategori konseptual yang koheren (Miles, Huberman, & Saldaña, 2014; Braun & 

Clarke, 2021). Kerangka analitik memadukan analisis proses organisasi dan teori manajemen 

pendidikan karakter untuk mengidentifikasi pola relasi aktor, mekanisme koordinasi, serta titik 

ketegangan kebijakan–praktik, dengan teknik triangulasi sumber dan member checking diterapkan guna 

memperkuat trustworthiness temuan (Yin, 2018; Lincoln & Guba, 1985). Pendekatan ini 

memungkinkan replikasi prosedural dan transferabilitas analitik karena setiap tahap pengumpulan dan 

analisis data didokumentasikan secara rinci dalam audit trail metodologis yang transparan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Perencanaan Strategis Manajemen Pendidikan Karakter Religius Berbasis PAI 

Perencanaan strategis dalam manajemen pendidikan karakter religius muncul sebagai titik awal 

yang menentukan arah institusional pembentukan nilai, karena ia mengikat visi normatif dengan 

mekanisme organisasi yang operasional (Terry, 2012; Mulyasa, 2018). Temuan lapangan menunjukkan 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

bahwa perencanaan tidak disusun sebagai dokumen administratif semata, melainkan sebagai arena 

artikulasi nilai keislaman yang dinegosiasikan oleh pimpinan sekolah dan guru PAI (Ananda & Pohan, 

2025; Sudirman & Putra, 2025). Pola ini sejalan dengan pandangan bahwa kepemimpinan pendidikan 

bekerja melalui konstruksi makna kolektif, bukan hanya melalui distribusi tugas formal (Bush, 2011; 

Zubaedi, 2017). Dalam konteks ini, perencanaan strategis berfungsi sebagai instrumen ideologis yang 

mengarahkan prioritas kurikuler, budaya sekolah, dan alokasi sumber daya (Lickona, 2013; Fahruddin, 

2018). 

Data wawancara menunjukkan bahwa perumusan visi karakter religius dilakukan melalui forum 

terbatas pimpinan sekolah dan pengelola yayasan, sementara guru dan orang tua lebih banyak berperan 

sebagai penerima kebijakan, suatu konfigurasi yang menegaskan dominasi elite manajerial dalam fase 

perencanaan (Sudirman & Putra, 2025; Terry, 2012). Pola ini konsisten dengan temuan Abdurohman 

dan Khori (2025) yang menempatkan manajemen strategis sebagai motor transformasi moral, tetapi 

juga membuka ruang bias struktural dalam penentuan prioritas nilai. Perencanaan yang terlalu 

tersentralisasi berpotensi mereduksi keberagaman pengalaman religius siswa menjadi standar normatif 

tunggal (Irbathy et al., 2025; Zubaedi, 2017). Pada tahap ini, perencanaan tampil sebagai praktik 

kekuasaan simbolik yang menentukan batas legitimasi nilai dalam organisasi sekolah (Bush, 2011; 

Moleong, 2021). 

Observasi dokumen menunjukkan bahwa rencana kerja sekolah memuat integrasi eksplisit antara 

tujuan akademik dan target pembentukan karakter religius, terutama pada indikator kedisiplinan ibadah, 

kepatuhan etika, dan partisipasi kegiatan keagamaan (Mulyasa, 2018; Munandar, 2025). Integrasi 

tersebut mencerminkan asumsi teoretis bahwa karakter dapat dikelola melalui desain kurikulum dan 

pengaturan waktu belajar (Lickona, 2013; Sugiyono, 2022). Namun, keselarasan formal ini belum selalu 

diikuti dengan perumusan indikator evaluasi yang terukur, sehingga perencanaan cenderung bersifat 

deklaratif (Jannana et al., 2025; Hadi & Prayogi, 2025). Kondisi ini mengindikasikan ketegangan antara 

ideal normatif dan kapasitas teknis dalam merancang instrumen perencanaan yang operasional (Terry, 

2012; Bush, 2011). 

Wawancara dengan guru PAI menunjukkan bahwa sebagian besar perencanaan bersandar pada 

adaptasi kebijakan yayasan dan pedoman nasional, bukan pada analisis kebutuhan berbasis data siswa 

(Sukandar, 2025; Hidayat et al., 2025). Pola ini memperlihatkan keterbatasan penggunaan evidence-

based planning dalam pendidikan karakter religius, meskipun literatur mutakhir menekankan 

pentingnya perencanaan berbasis diagnosis kontekstual (Fitriah et al., 2025; Salamah et al., 2025). 

Ketergantungan pada template kebijakan menghasilkan homogenisasi program lintas sekolah yang 

mengabaikan variasi latar sosial peserta didik (Kibtiyah et al., 2025; Irbathy et al., 2025). Perencanaan 

strategis pada tahap ini berfungsi lebih sebagai mekanisme legitimasi institusional daripada sebagai 

instrumen analisis kebutuhan (Ananda & Pohan, 2025; Mulyasa, 2018). 

Hasil FGD menunjukkan bahwa penyusunan rencana program karakter religius sering kali dipicu 

oleh tuntutan akreditasi dan evaluasi eksternal, bukan oleh refleksi pedagogik internal (Jannana et al., 

2025; Bush, 2011). Situasi ini menempatkan perencanaan dalam logika kepatuhan administratif yang 

menggeser orientasi pembentukan karakter menuju pemenuhan indikator formal (Salamah et al., 2025; 

Terry, 2012). Literatur manajemen pendidikan mengingatkan bahwa perencanaan yang digerakkan oleh 

tekanan eksternal cenderung menghasilkan praktik simbolik tanpa transformasi substansial (Mulyasa, 

2018; Zubaedi, 2017). Ketegangan ini menjadi dasar perlunya pembacaan ulang perencanaan sebagai 

praktik reflektif, bukan sekadar prosedur teknis (Lickona, 2013; Moleong, 2021). 

 

Tabel 1. Ringkasan Data Temuan Lapangan dan Literatur tentang Perencanaan Strategis 

 

Sumber Data Indikator Perencanaan Persentase/Temuan 

Wawancara pimpinan 
Visi karakter dirumuskan 

oleh manajemen inti 
78% informan 

Observasi dokumen 
Integrasi tujuan akademik–

karakter dalam RKAS 
Ada di 6 dari 7 dokumen 

Wawancara guru 
Perencanaan berbasis 

analisis kebutuhan siswa 
Hanya 32% respon 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

Literatur 
Perencanaan berbasis nilai 

dan manajemen strategis 
Konsensus teoretis 

Data pada Tabel 1 menunjukkan dominasi perencanaan berbasis kebijakan manajerial 

dibandingkan perencanaan berbasis kebutuhan empiris siswa, suatu pola yang konsisten dengan kritik 

Salamah et al. (2025) tentang kooptasi manajerial dalam pendidikan karakter. Ketimpangan ini 

mengindikasikan bahwa perencanaan strategis beroperasi sebagai mekanisme kontrol organisasi yang 

membingkai praktik religius dalam format yang dapat diaudit (Jannana et al., 2025; Bush, 2011). 

Literatur klasik menegaskan bahwa perencanaan kehilangan fungsi pedagogiknya ketika ia dipisahkan 

dari refleksi praktisi (Terry, 2012; Lickona, 2013). Dalam konteks ini, perencanaan tampil sebagai arena 

konflik laten antara rasionalitas moral dan rasionalitas administratif (Zubaedi, 2017; Moleong, 2021). 

Keterlibatan orang tua dalam perencanaan terbukti minimal, meskipun penelitian Kibtiyah et al. 

(2025) menekankan kolaborasi sebagai prasyarat keberlanjutan karakter religius. FGD menunjukkan 

bahwa forum perencanaan jarang melibatkan representasi orang tua secara substantif, sehingga 

perspektif keluarga tidak terartikulasikan dalam dokumen strategis (Sudirman & Putra, 2025; Hadi & 

Prayogi, 2025). Pola ini berimplikasi pada rendahnya kesinambungan antara budaya sekolah dan praktik 

religius di rumah (Hidayat et al., 2025; Fitriah et al., 2025). Perencanaan yang terputus dari ekosistem 

sosial siswa berpotensi menghasilkan program yang efektif secara administratif tetapi rapuh secara 

kultural (Ananda & Pohan, 2025; Zubaedi, 2017). 

Analisis tematik menunjukkan bahwa perencanaan lebih menekankan aspek ritual dan kepatuhan 

formal dibandingkan dimensi reflektif dan etika sosial, suatu kecenderungan yang juga dicatat oleh 

Fahruddin (2018) dan Munandar (2025). Orientasi ini memperlihatkan reduksi konsep karakter religius 

menjadi serangkaian perilaku teramati, bukan disposisi moral yang terinternalisasi (Lickona, 2013; 

Irbathy et al., 2025). Literatur mutakhir memperingatkan bahwa pendekatan perilakuistik dalam 

perencanaan cenderung menghasilkan kepatuhan jangka pendek tanpa transformasi nilai (Bahiyah, 

2025; Cahyanto et al., 2025). Temuan ini menempatkan perencanaan sebagai simpul kritis yang 

menentukan kualitas kedalaman karakter religius yang dibangun sekolah (Mulyasa, 2018; Abdurohman 

& Khori, 2025). 

Perbandingan dengan model berkelanjutan yang dikembangkan Sakban et al. (2025) 

menunjukkan bahwa perencanaan di lokasi penelitian belum mencapai integrasi siklus perbaikan 

berkelanjutan. Perencanaan lebih bersifat tahunan dan reaktif terhadap evaluasi eksternal, bukan siklikal 

berbasis refleksi internal (Jannana et al., 2025; Terry, 2012). Ketidakhadiran mekanisme umpan balik 

sistematis menghambat pembelajaran organisasi dalam pengelolaan karakter religius (Bush, 2011; 

Salamah et al., 2025). Kondisi ini menegaskan bahwa kualitas perencanaan tidak hanya ditentukan oleh 

isi dokumen, tetapi oleh logika pembelajaran organisasi yang melandasinya (Mulyasa, 2018; Zubaedi, 

2017). 

Perencanaan strategis dalam manajemen pendidikan karakter religius tampil sebagai praktik yang 

sarat muatan normatif, tetapi belum sepenuhnya beroperasi sebagai instrumen analisis kebutuhan dan 

pembelajaran organisasi. Temuan ini mengonfirmasi argumen bahwa perencanaan efektif menuntut 

integrasi antara kepemimpinan nilai, partisipasi stakeholder, dan penggunaan data empiris (Bush, 2011; 

Sugiyono, 2022). Literatur nasional dan internasional secara konsisten menempatkan perencanaan 

sebagai fondasi transformasi karakter, namun praktik lapangan menunjukkan jarak antara ideal teoretis 

dan realitas institusional (Ananda & Pohan, 2025; Abdurohman & Khori, 2025). Sub bahasan ini 

menegaskan bahwa kualitas manajemen karakter religius pada tahap awal sangat ditentukan oleh 

bagaimana perencanaan dipahami sebagai praktik reflektif, bukan sekadar kewajiban administratif 

(Lickona, 2013; Terry, 2012). 

 

Implementasi dan Koordinasi Program Pendidikan Karakter Religius Berbasis PAI 

Implementasi program pendidikan karakter religius memperlihatkan pergeseran dari perencanaan 

normatif menuju praktik organisasi yang bergantung pada kapasitas koordinasi antaraktor, karena 

keberhasilan kebijakan sangat ditentukan oleh kualitas eksekusi di tingkat kelas dan budaya sekolah 

(Mulyasa, 2018; Bush, 2011). Temuan FGD menunjukkan bahwa implementasi dipahami sebagai 

rangkaian praktik terdistribusi yang melibatkan guru PAI, wali kelas, kepala sekolah, dan pembina 

kegiatan keagamaan dengan derajat otonomi yang berbeda (Sudirman & Putra, 2025; Hadi & Prayogi, 

2025). Literatur kepemimpinan pendidikan menegaskan bahwa tahap implementasi merupakan arena 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

utama di mana visi nilai berhadapan langsung dengan keterbatasan struktural dan kompetensi 

profesional (Terry, 2012; Lickona, 2013). Dalam konfigurasi ini, implementasi tidak dapat direduksi 

menjadi kepatuhan prosedural, melainkan harus dibaca sebagai praktik sosial yang dinegosiasikan 

secara berkelanjutan (Moleong, 2021; Sugiyono, 2022). 

Wawancara guru PAI menunjukkan bahwa integrasi nilai karakter religius dilakukan melalui 

penguatan rutinitas ibadah, pembiasaan etika kelas, dan penugasan reflektif yang dirancang selaras 

dengan silabus PAI (Munandar, 2025; Sukandar, 2025). Praktik ini konsisten dengan temuan Hidayat 

et al. (2025) yang menempatkan pembelajaran PAI sebagai medium utama internalisasi karakter, namun 

efektivitasnya sangat bergantung pada konsistensi lintas mata pelajaran. Koordinasi horizontal antar-

guru masih bersifat informal dan bergantung pada inisiatif personal, suatu pola yang menegaskan 

lemahnya mekanisme institusional pengikat praktik (Bush, 2011; Ananda & Pohan, 2025). Literatur 

manajemen menempatkan kondisi ini sebagai gejala organisasi yang mengandalkan kepemimpinan 

karismatik, bukan sistem yang terlembagakan (Terry, 2012; Zubaedi, 2017). 

Observasi kelas menunjukkan variasi signifikan dalam cara guru menerjemahkan kebijakan 

karakter religius, mulai dari pendekatan ritualistik hingga strategi reflektif berbasis diskusi moral 

(Fahruddin, 2018; Lickona, 2013). Variasi ini mengindikasikan bahwa implementasi berjalan dalam 

spektrum interpretasi yang luas, bukan sebagai praktik seragam sebagaimana diasumsikan dalam 

dokumen perencanaan (Mulyasa, 2018; Sugiyono, 2022). Literatur mutakhir memperingatkan bahwa 

heterogenitas praktik tanpa kerangka koordinasi berpotensi menghasilkan fragmentasi pesan nilai pada 

siswa (Fitriah et al., 2025; Bahiyah, 2025). Dalam konteks ini, implementasi tampil sebagai proses 

diferensiasi pedagogik yang membutuhkan pengelolaan makna kolektif, bukan sekadar pengawasan 

administratif (Bush, 2011; Moleong, 2021). 

Peran kepala sekolah muncul sebagai simpul koordinasi utama yang menjembatani kebijakan 

yayasan dengan praktik kelas, suatu konfigurasi yang sejalan dengan teori kepemimpinan instruksional 

(Bush, 2011; Terry, 2012). FGD menunjukkan bahwa kepala sekolah lebih banyak berfungsi sebagai 

fasilitator simbolik ketimbang pengendali teknis, sehingga efektivitas implementasi bergantung pada 

kemauan guru untuk menginternalisasi visi nilai (Ananda & Pohan, 2025; Zubaedi, 2017). Literatur 

menunjukkan bahwa kepemimpinan berbasis nilai efektif ketika ia mampu membangun komitmen 

moral, bukan sekadar kepatuhan struktural (Lickona, 2013; Abdurohman & Khori, 2025). Dalam 

kondisi ini, koordinasi vertikal bekerja melalui persuasi normatif yang rapuh terhadap tekanan beban 

kerja dan tuntutan kurikuler (Mulyasa, 2018; Hadi & Prayogi, 2025). 

Keterlibatan orang tua dalam tahap implementasi muncul terutama melalui pengawasan ibadah 

di rumah dan partisipasi kegiatan keagamaan sekolah, tetapi belum terintegrasi dalam mekanisme 

evaluasi rutin (Kibtiyah et al., 2025; Sudirman & Putra, 2025). Pola ini memperlihatkan pemisahan 

ranah sekolah dan keluarga yang menghambat kesinambungan praktik karakter religius (Hidayat et al., 

2025; Fitriah et al., 2025). Literatur kolaborasi sekolah–keluarga menempatkan kondisi ini sebagai 

sumber inefisiensi program jangka panjang (Kibtiyah et al., 2025; Zubaedi, 2017). Implementasi pada 

tahap ini beroperasi sebagai praktik parsial yang belum membentuk ekosistem nilai terpadu (Ananda & 

Pohan, 2025; Bush, 2011). 

 

Tabel 2. Data Implementasi dan Koordinasi Program Karakter Religius 

 

Sumber Data Indikator Implementasi Persentase/Temuan 

Observasi kelas 
Integrasi nilai religius dalam 

RPP 
71% dokumen 

Wawancara guru 
Koordinasi lintas mata 

pelajaran 
38% konsisten 

Wawancara orang tua 
Keterlibatan dalam 

pemantauan ibadah 
42% aktif 

Literatur 
Implementasi berbasis 

kepemimpinan nilai 
Konsensus teoretis 

 

Data pada Tabel 2 menunjukkan kesenjangan antara integrasi formal dalam dokumen dan 

konsistensi praktik lintas kelas, suatu pola yang menegaskan lemahnya sistem koordinasi horizontal 

(Bush, 2011; Jannana et al., 2025). Ketimpangan ini menempatkan implementasi sebagai arena risiko 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

distorsi pesan nilai, karena siswa menerima model perilaku yang tidak selalu koheren (Lickona, 2013; 

Fahruddin, 2018). Literatur manajemen pendidikan mengaitkan kondisi ini dengan absennya standar 

operasional pedagogik yang disepakati bersama (Mulyasa, 2018; Terry, 2012). Implementasi pada tahap 

ini berfungsi sebagai cermin kapasitas organisasi untuk menyelaraskan nilai, struktur, dan praktik 

(Zubaedi, 2017; Moleong, 2021). 

Perbandingan dengan model inovatif Cahyanto et al. (2025) menunjukkan bahwa lokasi 

penelitian belum memanfaatkan teknologi digital sebagai medium koordinasi dan pemantauan karakter 

religius. Implementasi masih bertumpu pada laporan manual dan observasi informal, suatu pendekatan 

yang membatasi akumulasi data longitudinal (Fitriah et al., 2025; Sugiyono, 2022). Literatur mutu 

pendidikan menempatkan sistem informasi sebagai prasyarat konsistensi program nilai (Jannana et al., 

2025; Bush, 2011). Ketiadaan instrumen digital memperlemah kemampuan sekolah membangun 

pembelajaran organisasi berbasis data (Mulyasa, 2018; Terry, 2012). 

Dimensi toleransi religius sebagaimana dikembangkan Irbathy et al. (2025) belum terintegrasi 

secara eksplisit dalam praktik kelas, meskipun kebijakan sekolah mengafirmasi nilai moderasi. 

Observasi menunjukkan bahwa implementasi lebih menekankan keseragaman ritual dibandingkan 

dialog antarperbedaan, suatu kecenderungan yang berpotensi menyempitkan makna karakter religius 

(Bahiyah, 2025; Zubaedi, 2017). Literatur pendidikan karakter menegaskan bahwa kedalaman nilai 

tumbuh melalui refleksi kritis, bukan hanya habituasi perilaku (Lickona, 2013; Fahruddin, 2018). 

Implementasi pada tahap ini memperlihatkan ketegangan antara stabilitas normatif dan kebutuhan 

pengayaan makna (Abdurohman & Khori, 2025; Moleong, 2021). 

Koordinasi vertikal antara yayasan dan sekolah lebih menekankan pelaporan kepatuhan program 

dibandingkan pendampingan pedagogik, suatu pola yang konsisten dengan kritik Salamah et al. (2025) 

tentang kooptasi manajerial. FGD menunjukkan bahwa umpan balik lebih banyak bersifat evaluatif 

daripada formatif, sehingga ruang eksperimentasi pedagogik relatif terbatas (Jannana et al., 2025; Bush, 

2011). Literatur kepemimpinan menempatkan kondisi ini sebagai hambatan inovasi dalam pendidikan 

nilai (Terry, 2012; Cahyanto et al., 2025). Implementasi pada tahap ini beroperasi dalam logika 

pengendalian, bukan pembelajaran organisasi (Mulyasa, 2018; Zubaedi, 2017). 

Implementasi dan koordinasi program karakter religius memperlihatkan ketergantungan tinggi 

pada komitmen individual dan lemahnya sistem institusional pengikat praktik. Temuan ini 

mengonfirmasi pandangan bahwa keberhasilan pendidikan karakter menuntut orkestrasi organisasi 

yang konsisten, bukan hanya kehadiran program normatif (Lickona, 2013; Bush, 2011). Literatur 

nasional dan internasional secara konsisten menempatkan koordinasi sebagai inti keberlanjutan 

program nilai (Ananda & Pohan, 2025; Abdurohman & Khori, 2025). Sub bahasan ini menegaskan 

bahwa kualitas implementasi menentukan apakah perencanaan strategis berubah menjadi praktik 

bermakna atau berhenti sebagai simbol institusional (Mulyasa, 2018; Terry, 2012). 

 

Evaluasi, Pengendalian, dan Keberlanjutan Program Pendidikan Karakter Religius Berbasis 

PAI 

Evaluasi program pendidikan karakter religius berfungsi sebagai mekanisme reflektif yang 

menghubungkan tujuan normatif dengan kinerja organisasi, karena ia menentukan apakah nilai yang 

direncanakan benar-benar terinternalisasi dalam praktik keseharian sekolah (Mulyasa, 2018; Terry, 

2012). Temuan FGD menunjukkan bahwa evaluasi lebih dipahami sebagai kewajiban administratif 

dibandingkan sebagai proses pembelajaran organisasi, suatu pola yang juga dikritisi dalam literatur 

manajemen pendidikan nilai (Bush, 2011; Zubaedi, 2017). Kerangka teoretis pendidikan karakter 

menempatkan evaluasi sebagai instrumen pembentukan disposisi moral, bukan sekadar alat 

pengendalian (Lickona, 2013; Fahruddin, 2018). Dalam konfigurasi ini, evaluasi tampil sebagai arena 

strategis yang menentukan arah keberlanjutan program karakter religius (Ananda & Pohan, 2025; 

Abdurohman & Khori, 2025). 

Wawancara pimpinan sekolah menunjukkan bahwa evaluasi rutin dilakukan melalui rapat 

manajemen bulanan dan laporan kinerja guru, namun indikator karakter religius belum terumuskan 

secara operasional (Mulyasa, 2018; Sugiyono, 2022). Kondisi ini sejalan dengan temuan Jannana et al. 

(2025) bahwa mutu program religius sering dievaluasi melalui kepatuhan prosedural, bukan melalui 

perubahan disposisi siswa. Literatur metodologi kualitatif menegaskan bahwa evaluasi tanpa indikator 

analitik menghasilkan penilaian yang bersifat impresional dan sulit direplikasi (Moleong, 2021; Bush, 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

2011). Pada tahap ini, evaluasi berfungsi lebih sebagai ritual organisasi daripada sebagai instrumen 

pengembangan kualitas (Terry, 2012; Zubaedi, 2017). 

Observasi dokumen menunjukkan bahwa instrumen evaluasi lebih menekankan aspek kehadiran 

kegiatan, keterlaksanaan program, dan kelengkapan administrasi, sementara dimensi internalisasi nilai 

tidak terukur secara sistematis (Munandar, 2025; Fitriah et al., 2025). Pola ini mencerminkan asumsi 

perilakuistik yang mengidentikkan karakter dengan kepatuhan formal (Lickona, 2013; Fahruddin, 

2018). Literatur pendidikan karakter menempatkan reduksi ini sebagai sumber kegagalan transformasi 

moral jangka panjang (Zubaedi, 2017; Bahiyah, 2025). Evaluasi pada tahap ini beroperasi dalam logika 

pengendalian, bukan pengembangan kapasitas moral (Mulyasa, 2018; Terry, 2012). 

Peran kepala sekolah dalam pengendalian program muncul sebagai aktor kunci yang 

menghubungkan evaluasi internal dengan tuntutan akreditasi eksternal (Bush, 2011; Terry, 2012). FGD 

menunjukkan bahwa pengendalian lebih diarahkan pada pemenuhan standar lembaga penilai 

dibandingkan pada perbaikan pedagogik berbasis temuan lapangan (Salamah et al., 2025; Jannana et 

al., 2025). Literatur kepemimpinan pendidikan menempatkan kondisi ini sebagai gejala kooptasi 

manajerial terhadap agenda moral sekolah (Abdurohman & Khori, 2025; Zubaedi, 2017). Dalam 

konteks ini, pengendalian berfungsi sebagai mekanisme stabilisasi simbolik yang membatasi ruang 

refleksi kritis (Moleong, 2021; Bush, 2011). 

Keterlibatan guru dalam evaluasi program cenderung bersifat reaktif, karena mereka lebih sering 

menjadi objek penilaian dibandingkan subjek refleksi kolektif (Sukandar, 2025; Munandar, 2025). Pola 

ini berimplikasi pada rendahnya kepemilikan profesional terhadap hasil evaluasi (Mulyasa, 2018; Terry, 

2012). Literatur pengembangan organisasi menempatkan partisipasi praktisi sebagai syarat utama 

pembelajaran institusional (Bush, 2011; Sugiyono, 2022). Evaluasi yang terpisah dari refleksi guru 

berpotensi mengulang siklus program tanpa peningkatan kualitas substantif (Ananda & Pohan, 2025; 

Zubaedi, 2017). 

 

Tabel 3. Data Evaluasi, Pengendalian, dan Keberlanjutan Program Karakter Religius 

 

Sumber Data Indikator Evaluasi Persentase/Temuan Rujukan 

Observasi dokumen 
Evaluasi berbasis 

administrasi 
83% instrumen 

Mulyasa (2018); 

Jannana et al. (2025) 

Wawancara pimpinan 
Indikator internalisasi 

nilai tersedia 
29% respon 

Ananda & Pohan 

(2025); Bush (2011) 

Wawancara guru 
Partisipasi reflektif 

dalam evaluasi 
35% aktif 

Sukandar (2025); 

Munandar (2025) 

Literatur 

Evaluasi berbasis 

mutu dan siklus 

perbaikan 

Konsensus teoretis 
Terry (2012); Zubaedi 

(2017) 

 

Data pada Tabel 3 menunjukkan dominasi evaluasi administratif dibandingkan evaluasi 

pedagogik, suatu pola yang menegaskan jarak antara standar formal dan kualitas internalisasi nilai 

(Mulyasa, 2018; Jannana et al., 2025). Ketimpangan ini mengonfirmasi kritik Lickona (2013) bahwa 

pendidikan karakter gagal berkembang ketika penilaian berhenti pada indikator permukaan. Literatur 

metodologi menempatkan kondisi ini sebagai hambatan replikasi dan akumulasi pengetahuan 

institusional (Moleong, 2021; Sugiyono, 2022). Evaluasi pada tahap ini berfungsi sebagai mekanisme 

legitimasi kelembagaan, bukan sebagai alat transformasi praksis (Bush, 2011; Terry, 2012). 

Keberlanjutan program sangat ditentukan oleh keberadaan siklus perbaikan berkelanjutan 

sebagaimana dikembangkan Jannana et al. (2025), namun temuan lapangan menunjukkan bahwa siklus 

tersebut belum terlembagakan. Evaluasi tahunan jarang diikuti dengan redesain program berbasis data, 

suatu pola yang menghambat pembelajaran organisasi (Mulyasa, 2018; Salamah et al., 2025). Literatur 

inovasi pendidikan menempatkan ketiadaan siklus perbaikan sebagai penyebab stagnasi mutu 

(Cahyanto et al., 2025; Bush, 2011). Keberlanjutan pada tahap ini lebih bergantung pada stabilitas 

kepemimpinan daripada pada sistem institusional (Ananda & Pohan, 2025; Terry, 2012). 

Dimensi toleransi religius sebagaimana dirumuskan Irbathy et al. (2025) hampir tidak muncul 

dalam indikator evaluasi, meskipun ia menjadi agenda strategis pendidikan karakter mutakhir. Evaluasi 

lebih menekankan kepatuhan ritual dibandingkan kualitas sikap sosial, suatu kecenderungan yang 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

berpotensi mempersempit spektrum karakter religius (Bahiyah, 2025; Zubaedi, 2017). Literatur 

pendidikan Islam menempatkan ketimpangan ini sebagai sumber kegagalan integrasi iman dan akhlak 

sosial (Fahruddin, 2018; Hidayat et al., 2025). Evaluasi pada tahap ini belum mampu menangkap 

kompleksitas disposisi moral yang ingin dibangun (Lickona, 2013; Moleong, 2021). 

Koordinasi antara yayasan dan sekolah dalam pengendalian program lebih menekankan 

kepatuhan laporan dibandingkan pendampingan pengembangan mutu (Salamah et al., 2025; Sudirman 

& Putra, 2025). FGD menunjukkan bahwa umpan balik jarang bersifat formatif dan lebih sering bersifat 

korektif, suatu pola yang menghambat inovasi pedagogik (Bush, 2011; Cahyanto et al., 2025). Literatur 

kepemimpinan menempatkan kondisi ini sebagai hambatan keberlanjutan jangka panjang (Terry, 2012; 

Zubaedi, 2017). Pengendalian pada tahap ini beroperasi sebagai mekanisme stabilisasi, bukan akselerasi 

mutu (Mulyasa, 2018; Abdurohman & Khori, 2025). 

Evaluasi, pengendalian, dan keberlanjutan program memperlihatkan dominasi rasionalitas 

administratif atas rasionalitas pedagogik, suatu temuan yang konsisten dengan kritik literatur 

manajemen pendidikan nilai (Bush, 2011; Salamah et al., 2025). Temuan ini menegaskan bahwa 

keberlanjutan pendidikan karakter religius menuntut transformasi sistem evaluasi dari kepatuhan formal 

menuju pembelajaran organisasi berbasis data dan refleksi kolektif (Jannana et al., 2025; Sugiyono, 

2022). Literatur nasional dan internasional secara konsisten menempatkan evaluasi bermakna sebagai 

prasyarat keberlanjutan karakter (Ananda & Pohan, 2025; Lickona, 2013).  

 

KESIMPULAN 

Manajemen pendidikan karakter religius berbasis PAI dalam penelitian ini membentuk suatu 

mata rantai proses yang saling menentukan antara perencanaan strategis, implementasi program, dan 

evaluasi berkelanjutan, namun keseluruhan proses tersebut masih bergerak dalam dominasi rasionalitas 

administratif yang membatasi transformasi nilai secara mendalam. Tahap perencanaan menunjukkan 

kecenderungan sentralisasi kebijakan dan lemahnya analisis kebutuhan berbasis data serta partisipasi 

stakeholder, tahap implementasi memperlihatkan fragmentasi praktik akibat koordinasi horizontal yang 

belum terlembagakan, sementara tahap evaluasi menampilkan orientasi kepatuhan formal yang belum 

berkembang menjadi siklus pembelajaran organisasi. Integrasi ketiga temuan tersebut menegaskan 

bahwa keberhasilan pendidikan karakter religius tidak ditentukan oleh keberadaan program normatif, 

melainkan oleh kapasitas organisasi sekolah membangun orkestrasi nilai, struktur, dan refleksi kolektif 

secara konsisten. Manajemen karakter religius pada akhirnya menuntut pergeseran dari kepatuhan 

prosedural menuju pembelajaran institusional berbasis data, kepemimpinan nilai, dan keterlibatan 

stakeholder yang berkelanjutan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdurohman, M., & Khori, A. (2025). The Transformation Of Moral Education Through Strategic 

Management Based On Islamic Values. Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan Dan 

Keislaman, 14(3), 931-942. Https://Doi.Org/10.54437/Urwatulwutsqo.V14i3.2445  

Ananda, R., & Pohan, R. (2025). Manajemen Pendidikan Karakter Religius Di Sekolah Berbasis Nilai 

Keislaman. Medan: Perdana Publishing. 

Bahiyah, U. (2025). Strategies And Models Of Character Education Based On Religious Values In The 

Era Of Globalized Education. Qalamuna: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Agama, 17(1), 729-

740. Https://Doi.Org/10.37680/Qalamuna.V17i1.7122  

Bush, T. (2011). Theories Of Educational Leadership And Management (4th Ed.). London: Sage 

Publications. 

Cahyanto, B., Dina, L. N. A. B., Cholifah, T. N., Arif, M., & Farahdilla, A. (2025). Innovation Of 

Islamic Elementary School In Strengthening Religious Character: Adaptive Strategy In The 

Digital Era. Terampil: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 12(1), 134-155. 
Https://Doi.Org/10.24042/Terampil.V12i1.27193  

Fahruddin. (2018). Pendidikan Karakter Religius Dalam Perspektif Pendidikan Islam. Jurnal 

Pendidikan Islam, 7(2), 215–228. 

Fitriah, U. L., Setyosari, P., Mas' Ula, S., Anggraini, A. E., Faizah, S., Mardhatillah, M., & 

Kusumaningrum, S. R. (2025). Developments Of Religious Character Education In Primary 

Schools In The Last Five Years. Journal Of Innovation And Research In Primary 

Education, 4(3), 585-593. Https://Doi.Org/10.56916/Jirpe.V4i3.1426  

https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v14i3.2445
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v17i1.7122
https://doi.org/10.24042/terampil.v12i1.27193
https://doi.org/10.56916/jirpe.v4i3.1426


Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

Hadi, M. Y., & Prayogi, D. S. T. (2025). Managing Islamic School Culture To Develop Students’ 

Religious Character. Journal Of Educational Research And Practice, 3(2), 255-275. 

Https://Doi.Org/10.70376/Jerp.V3i2.304  

Hamid, E. A., & Bahari, M. F. Y. (2025). Management Of Islamic-Based Character Education 

Implementation In Vocational Schools. Al-Hayat: Journal Of Islamic Education, 9(3), 689-

707. Https://Doi.Org/10.35723/Ajie.V9i3.147  

Hidayat, Y., Manan, M., & Muslihun, M. (2025). Shaping The Religious Character Of Students From 

Fishermen Families Through Islamic Religious Education And Character Building. Mumtaz: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(2), 335-354. Https://Doi.Org/10.69552/Mumtaz.V5i2.3563  

Irbathy, S. A., Mukminin, M. A., Yuldashev, A. A., & Ramdhan, T. W. (2025). Developing A Religion 

Tolerance-Based Character Education Framework For Elementary School Students. Al-Adzka: 

Jurnal Ilmiah Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 15(1), 37-54. 
Https://Doi.Org/10.18592/Aladzkapgmi.V15i1.14540  

Jannana, N. S., Sugiyono, S., & Wijayanti, W. (2025). Cyclical And Value-Based Quality Assurance: 

A Case Study Of A Religious Program At An Islamic Senior High School In 

Indonesia. Kharisma: Jurnal Administrasi Dan Manajemen Pendidikan, 4(2), 157-174. 
Https://Doi.Org/10.59373/Kharisma.V4i2.102  

Kibtiyah, A., Idawati, K., & Muaz, Y. A. (2025). Collaboration On Local Wisdom-Based Character 

Education Between Schools And Parents Of Students In Islamic Religious Education Units. Al-

Hayat: Journal Of Islamic Education, 9(2), 458-475. Https://Doi.Org/10.35723/Ajie.V9i2.175  

Lickona, T. (2013). Educating For Character: How Our Schools Can Teach Respect And 

Responsibility. New York: Bantam Books. 

Moleong, L. J. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung: Pt Remaja 

Rosdakarya. 

Mulyasa, E. (2018). Manajemen Pendidikan Karakter. Jakarta: Bumi Aksara. 

Munandar, D. S. (2025). Implementation Of The Integration Of Character Values In Islamic Religious 

Education Learning At Madrasah Aliyah. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 14(02), 

491-502. Https://Doi.Org/10.30868/Ei.V14i02.8364  

Sakban, S., Syahrullah, M., Salman, S., & Lisman, M. (2025). Developing A Sustainable Character 

Education Management Model For Integrated Islamic Elementary Schools. Edukasi Islami: 

Jurnal Pendidikan Islam, 14(04). Https://Doi.Org/10.30868/Ei.V14i04.9212  

Salamah, U., Setyosari, P., Hanafi, Y., Suciptaningsih, O. A., & Hussin, Z. (2025). Religion-Based 

Character Education Management: A Co-Optation Approach In Education. Nidhomul Haq: 

Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 10(1), 195-206. 

Https://Doi.Org/10.31538/Ndhq.V10i1.116  

Sudirman, S., & Putra, J. N. A. (2025). Islamic Religious Educational Issues And The Role Of 

Stakeholders. Mumtaz: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(2), 233-258. 

Https://Doi.Org/10.69552/Mumtaz.V5i2.3132  

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

Sukandar, A. (2025). The Efforts Of Islamic Religious Education Teachers To Foster Students’ 

Religious Character Through Religious Extracurricular Practices In Schools. Journal Of 

Science And Education (Jse), 6(1.1), 1-10. 

Terry, G. R. (2012). Principles Of Management. Homewood, Il: Richard D. Irwin. 

Zubaedi. (2017). Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi Dan Aplikasinya Dalam Lembaga Pendidikan. 

Jakarta: Kencana. 

 

https://doi.org/10.70376/jerp.v3i2.304
https://doi.org/10.35723/ajie.v9i3.147
https://doi.org/10.69552/mumtaz.v5i2.3563
https://doi.org/10.18592/aladzkapgmi.v15i1.14540
https://doi.org/10.59373/kharisma.v4i2.102
https://doi.org/10.35723/ajie.v9i2.175
https://doi.org/10.30868/ei.v14i02.8364
https://doi.org/10.30868/ei.v14i04.9212
https://doi.org/10.31538/ndhq.v10i1.116
https://doi.org/10.69552/mumtaz.v5i2.3132

