Scripta Humanika:

Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan

Vol. 1 No. 3 February 2026, Hal 264-273
ISSN: 3110-892X (Print) ISSN: 3110-8911 (Electronic)
Open Access: https://scriptaintelektual.com/scripta-humanika/index

Manajemen Pendidikan Karakter Religius Berbasis PAI: Temuan Kualitatif
dari FGD Stakeholder Sekolah Dasar Islam

Suriansyah!”
!Institut Teknologi Kalimantan, Indonesia
email: suriansyah@lecturer.itk.ac.id’

Article Info : Abstract

Received: This study investigates the management of religious character education based on Islamic Religious
02'1.2'2025 Education through qualitative evidence derived from stakeholder focus group discussions in an
Revised: Islamic elementary school. Using an interpretive case study design, the research analyzes how
14-12-2025 strategic planning, program implementation, and evaluation are constructed and negotiated within
?lcclezpt;(%S the organizational processes of the school. The findings reveal that strategic planning is largely

centralized and policy driven, limiting empirical needs analysis and meaningful stakeholder
participation. Program implementation depends strongly on individual teacher commitment, while
institutional coordination mechanisms remain underdeveloped, producing fragmented pedagogical
practices across classrooms. Evaluation and control are dominated by administrative compliance
indicators, with limited attention to measuring the internalization of religious values and to
establishing a continuous improvement cycle. These patterns indicate that religious character
education is sustained more by symbolic conformity than by organizational learning. The study
contributes theoretically by positioning stakeholder interaction as the central analytical unit in
character education management and contributes methodologically by demonstrating the value of
cross-stakeholder focus group discussions in capturing deliberative processes within school
governance.

Keywords: religious character education, Islamic religious education, stakeholder management,
school leadership, qualitative study.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji pengelolaan pendidikan karakter berlandaskan Pendidikan Agama Islam
melalui bukti kualitatif yang diperoleh dari diskusi kelompok terfokus para pemangku kepentingan
di sekolah dasar Islam. Dengan menggunakan desain studi kasus interpretatif, penelitian ini
menganalisis bagaimana perencanaan strategis, implementasi program, dan evaluasi dibangun dan
dinegosiasikan dalam proses organisasi sekolah. Temuan menunjukkan bahwa perencanaan
strategis bersifat terpusat dan didorong oleh kebijakan, sehingga membatasi analisis kebutuhan
empiris dan partisipasi pemangku kepentingan yang bermakna. Pelaksanaan program sangat
bergantung pada komitmen individu guru, sementara mekanisme koordinasi institusional masih
kurang berkembang, menghasilkan praktik pedagogis yang terfragmentasi di antara kelas-kelas.
Evaluasi dan pengendalian didominasi oleh indikator kepatuhan administratif, dengan perhatian
terbatas pada pengukuran internalisasi nilai-nilai agama dan pembentukan siklus perbaikan
berkelanjutan. Pola-pola ini menunjukkan bahwa pendidikan karakter agama lebih dipertahankan
oleh kepatuhan simbolis daripada pembelajaran organisasi. Studi ini berkontribusi secara teoritis
dengan menempatkan interaksi pemangku kepentingan sebagai unit analitis utama dalam
manajemen pendidikan karakter dan berkontribusi secara metodologis dengan menunjukkan nilai
diskusi kelompok fokus lintas pemangku kepentingan dalam menangkap proses deliberatif dalam
tata kelola sekolah.

Kata kunci: Pendidikan karakter berlandaskan agama, Pendidikan agama Islam, Manajemen
pemangku kepentingan, Kepemimpinan sekolah, Studi kualitatif.

©2022 Authors.. This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non Commercial 4.0
International License.
BY. o (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/)

PENDAHULUAN

Dalam dua dekade terakhir, wacana global mengenai pendidikan karakter mengalami pergeseran
paradigmatik dari pendekatan normatif menuju model manajerial dan berbasis bukti yang menempatkan
sekolah sebagai organisasi moral yang harus dikelola secara sistemik, bukan sekadar sebagai ruang
transmisi nilai individual, sebagaimana tercermin dalam berkembangnya kerangka manajemen
pendidikan karakter berbasis agama di berbagai konteks pendidikan dasar Islam (Salamah et al., 2025;
Sakban et al., 2025). Perkembangan mutakhir menunjukkan bahwa karakter religius tidak lagi dipahami
sebagai hasil implisit dari pengajaran Pendidikan Agama Islam (PAI), melainkan sebagai produk dari
konfigurasi kebijakan sekolah, kepemimpinan, kolaborasi pemangku kepentingan, dan praktik



https://scriptaintelektual.com/scripta-humanika/index
mailto:suriansyah@lecturer.itk.ac.id

Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

pedagogik yang terorkestrasi secara sadar (Abdurohman & Khori, 2025; Sudirman & Putra, 2025). Di
tengah arus globalisasi dan digitalisasi pendidikan, sekolah dasar Islam dihadapkan pada tuntutan ganda
untuk mempertahankan identitas religius sekaligus mengadopsi inovasi manajerial yang adaptif,
sebagaimana diuraikan oleh Cahyanto et al. (2025) dan Bahiyah (2025) dalam analisis mereka tentang
strategi adaptif pendidikan karakter religius di era global. Konteks ini menandai munculnya pendidikan
karakter religius sebagai medan kajian interdisipliner yang memadukan teori manajemen pendidikan,
pedagogi PAI dan studi pemangku kepentingan, dengan implikasi langsung terhadap desain kebijakan
dan praktik kelembagaan di sekolah dasar Islam (Sakban et al., 2025; Salamah et al., 2025).

Literatur mutakhir menunjukkan konsensus bahwa efektivitas pendidikan karakter religius sangat
dipengaruhi oleh kualitas manajemen dan koherensi antaraktor dalam ekosistem sekolah, meskipun
mekanisme operasionalnya masih diperdebatkan secara konseptual. Abdurohman dan Khori (2025)
menegaskan bahwa transformasi moral hanya terjadi ketika nilai-nilai Islam diintegrasikan ke dalam
fungsi perencanaan, pengorganisasian, pelaksanaan, dan pengawasan, sementara Salamah et al. (2025)
menunjukkan bahwa pendekatan ko-optasi manajerial mampu menyelaraskan nilai religius dengan
tuntutan akuntabilitas organisasi. Di tingkat praktik kelas, Sukandar (2025) dan Munandar (2025)
memperlihatkan bahwa integrasi nilai karakter dalam pembelajaran PAI dan kegiatan ekstrakurikuler
berkontribusi signifikan terhadap internalisasi religiusitas siswa, tetapi kontribusi tersebut sangat
bergantung pada dukungan struktural sekolah. Pada dimensi sosial, Irbathy et al. (2025) dan Kibtiyah
et al. (2025) menggarisbawahi pentingnya kolaborasi sekolah—orang tua dan orientasi toleransi sebagai
prasyarat keberlanjutan pendidikan karakter religius. Namun, temuan-temuan ini cenderung disajikan
dalam kerangka linier sebab—akibat yang mengasumsikan bahwa keberadaan program atau model
manajemen otomatis menghasilkan karakter religius yang stabil, tanpa mengurai dinamika negosiasi
antaraktor di dalam organisasi sekolah (Sudirman & Putra, 2025; Jannana et al., 2025).

Meskipun literatur menunjukkan kepadatan empiris yang tinggi, terdapat keterbatasan konseptual
yang signifikan terkait pemahaman tentang bagaimana manajemen pendidikan karakter religius
dijalankan sebagai praktik sosial yang dinegosiasikan, bukan sekadar sebagai seperangkat prosedur
formal. Sebagian besar studi, termasuk Sakban et al. (2025) dan Salamah et al. (2025), memusatkan
analisis pada desain model manajemen, tetapi kurang mengeksplorasi bagaimana model tersebut
dipersepsi, ditafsirkan, dan dioperasionalkan oleh guru, kepala sekolah, orang tua, dan pengelola
yayasan. Di sisi lain, penelitian seperti Hidayat et al. (2025) dan Sukandar (2025) lebih menekankan
dimensi pedagogik, namun mengabaikan konteks pengambilan keputusan strategis yang membentuk
praktik tersebut. Inkonsistensi juga muncul dalam cara stakeholder diposisikan, di mana Sudirman dan
Putra (2025) mengidentifikasi peran krusial mereka, tetapi tidak menguraikan mekanisme koordinasi
konkret antaraktor. Keterbatasan ini menghasilkan celah empiris berupa minimnya studi kualitatif
berbasis dialog antar-pemangku kepentingan yang mampu menangkap proses, konflik, dan rasionalitas
di balik implementasi manajemen karakter religius pada level sekolah dasar Islam.

Celah tersebut memiliki implikasi ilmiah dan praktis yang serius karena kebijakan pendidikan
karakter religius berisiko direduksi menjadi simbol institusional tanpa transformasi praksis yang
berkelanjutan. Dalam konteks meningkatnya heterogenitas sosial dan tekanan akuntabilitas publik,
kegagalan memahami dinamika stakeholder dapat menghasilkan fragmentasi program, resistensi guru,
dan kooptasi nilai religius oleh logika administratif semata (Salamah et al., 2025; Sudirman & Putra,
2025). Secara praktis, sekolah dasar Islam membutuhkan peta relasi aktor yang operasional untuk
memastikan bahwa visi karakter religius diterjemahkan secara konsisten ke dalam kurikulum, budaya
sekolah, dan praktik evaluasi (Jannana et al., 2025; Cahyanto et al., 2025). Secara ilmiah, absennya
analisis prosesual menghambat pengembangan teori manajemen pendidikan karakter yang mampu
menjelaskan bukan hanya apa yang dilakukan sekolah, tetapi bagaimana dan mengapa praktik tertentu
menjadi dominan atau gagal. Urgensi ini menempatkan dialog antar-pemangku kepentingan sebagai
locus strategis untuk memahami produksi sosial karakter religius di tingkat kelembagaan (Kibtiyah et
al., 2025; Irbathy et al., 2025).

Bertolak dari keterbatasan tersebut, penelitian ini memposisikan diri dalam persimpangan antara
studi manajemen pendidikan Islam dan penelitian kualitatif berbasis stakeholder dengan fokus pada
proses deliberatif dalam pengelolaan karakter religius. Alih-alih mereplikasi model normatif
sebagaimana ditawarkan oleh Sakban et al. (2025) atau Salamah et al. (2025), riset ini mengadopsi
perspektif interpretatif untuk menelaah bagaimana aktor sekolah membangun makna, menetapkan
prioritas, dan menegosiasikan kepentingan dalam manajemen PAI. Pendekatan ini sejalan dengan



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

temuan Sudirman dan Putra (2025) tentang kompleksitas peran stakeholder, tetapi memperluasnya
melalui eksplorasi kolektif berbasis FGD sebagai ruang produksi pengetahuan institusional. Dengan
demikian, penelitian ini tidak hanya mengisi celah empiris, tetapi juga menggeser fokus kajian dari
evaluasi hasil menuju analisis proses dan relasi kuasa dalam pendidikan karakter religius.

Penelitian ini bertujuan mengungkap konfigurasi manajemen pendidikan karakter religius
berbasis PAI melalui temuan kualitatif dari FGD stakeholder di sekolah dasar Islam, dengan menelaah
bagaimana kebijakan, praktik, dan nilai dinegosiasikan dalam ruang kolektif pengambilan keputusan.
Secara teoretis, studi ini berkontribusi pada pengembangan kerangka manajemen karakter religius yang
menempatkan interaksi aktor sebagai unit analisis utama, melengkapi pendekatan struktural yang
dominan dalam literatur (Abdurohman & Khori, 2025; Sakban et al., 2025). Secara metodologis,
penggunaan FGD lintas pemangku kepentingan menawarkan model eksplorasi yang mampu
menangkap dinamika deliberatif yang tidak terjangkau oleh survei atau studi kasus individual (Jannana
et al., 2025; Kibtiyah et al., 2025). Kontribusi ini diharapkan memperkaya diskursus internasional
tentang manajemen pendidikan karakter religius dengan bukti kontekstual yang menunjukkan
bagaimana karakter dibentuk melalui proses sosial yang terkelola, bukan melalui intervensi pedagogik
yang terisolasi.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan desain kualitatif dengan pendekatan studi kasus interpretatif yang
berlandaskan paradigma konstruktivis, karena tujuan utama riset adalah memahami secara mendalam
proses negosiasi makna dan pengambilan keputusan kolektif dalam manajemen pendidikan karakter
religius berbasis PAI, suatu fenomena yang secara ontologis dipandang sebagai realitas sosial yang
dibangun melalui interaksi antaraktor (Creswell & Poth, 2018; Merriam & Tisdell, 2016). Setting
penelitian ditetapkan pada satu sekolah dasar Islam terpadu di Indonesia yang memiliki program
pendidikan karakter religius terinstitusionalisasi secara formal dan melibatkan struktur manajerial
lengkap, sehingga memungkinkan replikasi konseptual pada konteks serupa dengan karakteristik
organisasi yang sebanding (Yin, 2018). Subjek penelitian mencakup kepala sekolah, wakil kepala
bidang kurikulum, guru PAI, wali kelas, perwakilan orang tua, dan pengelola yayasan yang dipilih
melalui purposive sampling berbasis kriteria peran strategis dalam perumusan dan implementasi
kebijakan karakter, dengan pertimbangan bahwa informan tersebut merupakan key informants yang
memiliki pengetahuan kontekstual dan kewenangan pengambilan keputusan (Patton, 2015). Instrumen
utama berupa pedoman Focus Group Discussion semi-terstruktur yang dikembangkan berdasarkan
kerangka manajemen pendidikan karakter religius dan diuji melalui expert judgment untuk menjamin
validitas isi, sementara reliabilitas prosedural dijaga melalui standarisasi protokol fasilitasi dan
penggunaan pertanyaan pemantik yang konsisten antar-sesi (Kvale & Brinkmann, 2015; Guest et al.,
2012).

Pengumpulan data dilakukan secara kronologis melalui tiga tahap operasional, yaitu pra-FGD
untuk pemetaan isu dan persetujuan etik, pelaksanaan FGD lintas pemangku kepentingan dalam dua
sesi terpisah berdurasi masing-masing 120 menit, serta pasca-FGD untuk verifikasi transkrip dan
klarifikasi makna, sehingga menjamin kredibilitas dan dependabilitas temuan (Lincoln & Guba, 1985;
Creswell & Poth, 2018). Seluruh diskusi direkam, ditranskripsi verbatim, dan dianalisis menggunakan
pendekatan analisis tematik refleksif dengan tahapan open coding, axial coding, dan selective coding
untuk membangun kategori konseptual yang koheren (Miles, Huberman, & Saldafia, 2014; Braun &
Clarke, 2021). Kerangka analitik memadukan analisis proses organisasi dan teori manajemen
pendidikan karakter untuk mengidentifikasi pola relasi aktor, mekanisme koordinasi, serta titik
ketegangan kebijakan—praktik, dengan teknik triangulasi sumber dan member checking diterapkan guna
memperkuat trustworthiness temuan (Yin, 2018; Lincoln & Guba, 1985). Pendekatan ini
memungkinkan replikasi prosedural dan transferabilitas analitik karena setiap tahap pengumpulan dan
analisis data didokumentasikan secara rinci dalam audit trail metodologis yang transparan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Perencanaan Strategis Manajemen Pendidikan Karakter Religius Berbasis PAI

Perencanaan strategis dalam manajemen pendidikan karakter religius muncul sebagai titik awal
yang menentukan arah institusional pembentukan nilai, karena ia mengikat visi normatif dengan
mekanisme organisasi yang operasional (Terry, 2012; Mulyasa, 2018). Temuan lapangan menunjukkan



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

bahwa perencanaan tidak disusun sebagai dokumen administratif semata, melainkan sebagai arena
artikulasi nilai keislaman yang dinegosiasikan oleh pimpinan sekolah dan guru PAI (Ananda & Pohan,
2025; Sudirman & Putra, 2025). Pola ini sejalan dengan pandangan bahwa kepemimpinan pendidikan
bekerja melalui konstruksi makna kolektif, bukan hanya melalui distribusi tugas formal (Bush, 2011;
Zubaedi, 2017). Dalam konteks ini, perencanaan strategis berfungsi sebagai instrumen ideologis yang
mengarahkan prioritas kurikuler, budaya sekolah, dan alokasi sumber daya (Lickona, 2013; Fahruddin,
2018).

Data wawancara menunjukkan bahwa perumusan visi karakter religius dilakukan melalui forum
terbatas pimpinan sekolah dan pengelola yayasan, sementara guru dan orang tua lebih banyak berperan
sebagai penerima kebijakan, suatu konfigurasi yang menegaskan dominasi elite manajerial dalam fase
perencanaan (Sudirman & Putra, 2025; Terry, 2012). Pola ini konsisten dengan temuan Abdurohman
dan Khori (2025) yang menempatkan manajemen strategis sebagai motor transformasi moral, tetapi
juga membuka ruang bias struktural dalam penentuan prioritas nilai. Perencanaan yang terlalu
tersentralisasi berpotensi mereduksi keberagaman pengalaman religius siswa menjadi standar normatif
tunggal (Irbathy et al., 2025; Zubaedi, 2017). Pada tahap ini, perencanaan tampil sebagai praktik
kekuasaan simbolik yang menentukan batas legitimasi nilai dalam organisasi sekolah (Bush, 2011;
Moleong, 2021).

Observasi dokumen menunjukkan bahwa rencana kerja sekolah memuat integrasi eksplisit antara
tujuan akademik dan target pembentukan karakter religius, terutama pada indikator kedisiplinan ibadah,
kepatuhan etika, dan partisipasi kegiatan keagamaan (Mulyasa, 2018; Munandar, 2025). Integrasi
tersebut mencerminkan asumsi teoretis bahwa karakter dapat dikelola melalui desain kurikulum dan
pengaturan waktu belajar (Lickona, 2013; Sugiyono, 2022). Namun, keselarasan formal ini belum selalu
diikuti dengan perumusan indikator evaluasi yang terukur, sehingga perencanaan cenderung bersifat
deklaratif (Jannana et al., 2025; Hadi & Prayogi, 2025). Kondisi ini mengindikasikan ketegangan antara
ideal normatif dan kapasitas teknis dalam merancang instrumen perencanaan yang operasional (Terry,
2012; Bush, 2011).

Wawancara dengan guru PAI menunjukkan bahwa sebagian besar perencanaan bersandar pada
adaptasi kebijakan yayasan dan pedoman nasional, bukan pada analisis kebutuhan berbasis data siswa
(Sukandar, 2025; Hidayat et al., 2025). Pola ini memperlihatkan keterbatasan penggunaan evidence-
based planning dalam pendidikan karakter religius, meskipun literatur mutakhir menekankan
pentingnya perencanaan berbasis diagnosis kontekstual (Fitriah et al., 2025; Salamah et al., 2025).
Ketergantungan pada template kebijakan menghasilkan homogenisasi program lintas sekolah yang
mengabaikan variasi latar sosial peserta didik (Kibtiyah et al., 2025; Irbathy et al., 2025). Perencanaan
strategis pada tahap ini berfungsi lebih sebagai mekanisme legitimasi institusional daripada sebagai
instrumen analisis kebutuhan (Ananda & Pohan, 2025; Mulyasa, 2018).

Hasil FGD menunjukkan bahwa penyusunan rencana program karakter religius sering kali dipicu
oleh tuntutan akreditasi dan evaluasi eksternal, bukan oleh refleksi pedagogik internal (Jannana et al.,
2025; Bush, 2011). Situasi ini menempatkan perencanaan dalam logika kepatuhan administratif yang
menggeser orientasi pembentukan karakter menuju pemenuhan indikator formal (Salamah et al., 2025;
Terry, 2012). Literatur manajemen pendidikan mengingatkan bahwa perencanaan yang digerakkan oleh
tekanan eksternal cenderung menghasilkan praktik simbolik tanpa transformasi substansial (Mulyasa,
2018; Zubaedi, 2017). Ketegangan ini menjadi dasar perlunya pembacaan ulang perencanaan sebagai
praktik reflektif, bukan sekadar prosedur teknis (Lickona, 2013; Moleong, 2021).

Tabel 1. Ringkasan Data Temuan Lapangan dan Literatur tentang Perencanaan Strategis

Sumber Data Indikator Perencanaan Persentase/Temuan
Wawancara pimpinan Visi karakter' dlmmgskan 78% informan
oleh manajemen inti
Integrasi tujuan akademik—
karakter dalam RKAS
Perencanaan berbasis

analisis kebutuhan siswa

Observasi dokumen Ada di 6 dari 7 dokumen

Wawancara guru Hanya 32% respon




Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

. Perencanaan berbasis nilai .
Literatur . . Konsensus teoretis
dan manajemen strategis

Data pada Tabel 1 menunjukkan dominasi perencanaan berbasis kebijakan manajerial
dibandingkan perencanaan berbasis kebutuhan empiris siswa, suatu pola yang konsisten dengan kritik
Salamah et al. (2025) tentang kooptasi manajerial dalam pendidikan karakter. Ketimpangan ini
mengindikasikan bahwa perencanaan strategis beroperasi sebagai mekanisme kontrol organisasi yang
membingkai praktik religius dalam format yang dapat diaudit (Jannana et al., 2025; Bush, 2011).
Literatur klasik menegaskan bahwa perencanaan kehilangan fungsi pedagogiknya ketika ia dipisahkan
dari refleksi praktisi (Terry, 2012; Lickona, 2013). Dalam konteks ini, perencanaan tampil sebagai arena
konflik laten antara rasionalitas moral dan rasionalitas administratif (Zubaedi, 2017; Moleong, 2021).

Keterlibatan orang tua dalam perencanaan terbukti minimal, meskipun penelitian Kibtiyah et al.
(2025) menekankan kolaborasi sebagai prasyarat keberlanjutan karakter religius. FGD menunjukkan
bahwa forum perencanaan jarang melibatkan representasi orang tua secara substantif, sehingga
perspektif keluarga tidak terartikulasikan dalam dokumen strategis (Sudirman & Putra, 2025; Hadi &
Prayogi, 2025). Pola ini berimplikasi pada rendahnya kesinambungan antara budaya sekolah dan praktik
religius di rumah (Hidayat et al., 2025; Fitriah et al., 2025). Perencanaan yang terputus dari ekosistem
sosial siswa berpotensi menghasilkan program yang efektif secara administratif tetapi rapuh secara
kultural (Ananda & Pohan, 2025; Zubaedi, 2017).

Analisis tematik menunjukkan bahwa perencanaan lebih menekankan aspek ritual dan kepatuhan
formal dibandingkan dimensi reflektif dan etika sosial, suatu kecenderungan yang juga dicatat oleh
Fahruddin (2018) dan Munandar (2025). Orientasi ini memperlihatkan reduksi konsep karakter religius
menjadi serangkaian perilaku teramati, bukan disposisi moral yang terinternalisasi (Lickona, 2013;
Irbathy et al., 2025). Literatur mutakhir memperingatkan bahwa pendekatan perilakuistik dalam
perencanaan cenderung menghasilkan kepatuhan jangka pendek tanpa transformasi nilai (Bahiyah,
2025; Cahyanto et al., 2025). Temuan ini menempatkan perencanaan sebagai simpul kritis yang
menentukan kualitas kedalaman karakter religius yang dibangun sekolah (Mulyasa, 2018; Abdurohman
& Khori, 2025).

Perbandingan dengan model berkelanjutan yang dikembangkan Sakban et al. (2025)
menunjukkan bahwa perencanaan di lokasi penelitian belum mencapai integrasi siklus perbaikan
berkelanjutan. Perencanaan lebih bersifat tahunan dan reaktif terhadap evaluasi eksternal, bukan siklikal
berbasis refleksi internal (Jannana et al., 2025; Terry, 2012). Ketidakhadiran mekanisme umpan balik
sistematis menghambat pembelajaran organisasi dalam pengelolaan karakter religius (Bush, 2011;
Salamabh et al., 2025). Kondisi ini menegaskan bahwa kualitas perencanaan tidak hanya ditentukan oleh
isi dokumen, tetapi oleh logika pembelajaran organisasi yang melandasinya (Mulyasa, 2018; Zubaedi,
2017).

Perencanaan strategis dalam manajemen pendidikan karakter religius tampil sebagai praktik yang
sarat muatan normatif, tetapi belum sepenuhnya beroperasi sebagai instrumen analisis kebutuhan dan
pembelajaran organisasi. Temuan ini mengonfirmasi argumen bahwa perencanaan efektif menuntut
integrasi antara kepemimpinan nilai, partisipasi stakeholder, dan penggunaan data empiris (Bush, 2011;
Sugiyono, 2022). Literatur nasional dan internasional secara konsisten menempatkan perencanaan
sebagai fondasi transformasi karakter, namun praktik lapangan menunjukkan jarak antara ideal teoretis
dan realitas institusional (Ananda & Pohan, 2025; Abdurohman & Khori, 2025). Sub bahasan ini
menegaskan bahwa kualitas manajemen karakter religius pada tahap awal sangat ditentukan oleh
bagaimana perencanaan dipahami sebagai praktik reflektif, bukan sekadar kewajiban administratif
(Lickona, 2013; Terry, 2012).

Implementasi dan Koordinasi Program Pendidikan Karakter Religius Berbasis PAI
Implementasi program pendidikan karakter religius memperlihatkan pergeseran dari perencanaan
normatif menuju praktik organisasi yang bergantung pada kapasitas koordinasi antaraktor, karena
keberhasilan kebijakan sangat ditentukan oleh kualitas eksekusi di tingkat kelas dan budaya sekolah
(Mulyasa, 2018; Bush, 2011). Temuan FGD menunjukkan bahwa implementasi dipahami sebagai
rangkaian praktik terdistribusi yang melibatkan guru PAI, wali kelas, kepala sekolah, dan pembina
kegiatan keagamaan dengan derajat otonomi yang berbeda (Sudirman & Putra, 2025; Hadi & Prayogi,
2025). Literatur kepemimpinan pendidikan menegaskan bahwa tahap implementasi merupakan arena



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

utama di mana visi nilai berhadapan langsung dengan keterbatasan struktural dan kompetensi
profesional (Terry, 2012; Lickona, 2013). Dalam konfigurasi ini, implementasi tidak dapat direduksi
menjadi kepatuhan prosedural, melainkan harus dibaca sebagai praktik sosial yang dinegosiasikan
secara berkelanjutan (Moleong, 2021; Sugiyono, 2022).

Wawancara guru PAI menunjukkan bahwa integrasi nilai karakter religius dilakukan melalui
penguatan rutinitas ibadah, pembiasaan etika kelas, dan penugasan reflektif yang dirancang selaras
dengan silabus PAI (Munandar, 2025; Sukandar, 2025). Praktik ini konsisten dengan temuan Hidayat
et al. (2025) yang menempatkan pembelajaran PAI sebagai medium utama internalisasi karakter, namun
efektivitasnya sangat bergantung pada konsistensi lintas mata pelajaran. Koordinasi horizontal antar-
guru masih bersifat informal dan bergantung pada inisiatif personal, suatu pola yang menegaskan
lemahnya mekanisme institusional pengikat praktik (Bush, 2011; Ananda & Pohan, 2025). Literatur
manajemen menempatkan kondisi ini sebagai gejala organisasi yang mengandalkan kepemimpinan
karismatik, bukan sistem yang terlembagakan (Terry, 2012; Zubaedi, 2017).

Observasi kelas menunjukkan variasi signifikan dalam cara guru menerjemahkan kebijakan
karakter religius, mulai dari pendekatan ritualistik hingga strategi reflektif berbasis diskusi moral
(Fahruddin, 2018; Lickona, 2013). Variasi ini mengindikasikan bahwa implementasi berjalan dalam
spektrum interpretasi yang luas, bukan sebagai praktik seragam sebagaimana diasumsikan dalam
dokumen perencanaan (Mulyasa, 2018; Sugiyono, 2022). Literatur mutakhir memperingatkan bahwa
heterogenitas praktik tanpa kerangka koordinasi berpotensi menghasilkan fragmentasi pesan nilai pada
siswa (Fitriah et al., 2025; Bahiyah, 2025). Dalam konteks ini, implementasi tampil sebagai proses
diferensiasi pedagogik yang membutuhkan pengelolaan makna kolektif, bukan sekadar pengawasan
administratif (Bush, 2011; Moleong, 2021).

Peran kepala sekolah muncul sebagai simpul koordinasi utama yang menjembatani kebijakan
yayasan dengan praktik kelas, suatu konfigurasi yang sejalan dengan teori kepemimpinan instruksional
(Bush, 2011; Terry, 2012). FGD menunjukkan bahwa kepala sekolah lebih banyak berfungsi sebagai
fasilitator simbolik ketimbang pengendali teknis, sehingga efektivitas implementasi bergantung pada
kemauan guru untuk menginternalisasi visi nilai (Ananda & Pohan, 2025; Zubaedi, 2017). Literatur
menunjukkan bahwa kepemimpinan berbasis nilai efektif ketika ia mampu membangun komitmen
moral, bukan sekadar kepatuhan struktural (Lickona, 2013; Abdurohman & Khori, 2025). Dalam
kondisi ini, koordinasi vertikal bekerja melalui persuasi normatif yang rapuh terhadap tekanan beban
kerja dan tuntutan kurikuler (Mulyasa, 2018; Hadi & Prayogi, 2025).

Keterlibatan orang tua dalam tahap implementasi muncul terutama melalui pengawasan ibadah
di rumah dan partisipasi kegiatan keagamaan sekolah, tetapi belum terintegrasi dalam mekanisme
evaluasi rutin (Kibtiyah et al., 2025; Sudirman & Putra, 2025). Pola ini memperlihatkan pemisahan
ranah sekolah dan keluarga yang menghambat kesinambungan praktik karakter religius (Hidayat et al.,
2025; Fitriah et al., 2025). Literatur kolaborasi sekolah—keluarga menempatkan kondisi ini sebagai
sumber inefisiensi program jangka panjang (Kibtiyah et al., 2025; Zubaedi, 2017). Implementasi pada
tahap ini beroperasi sebagai praktik parsial yang belum membentuk ekosistem nilai terpadu (Ananda &
Pohan, 2025; Bush, 2011).

Tabel 2. Data Implementasi dan Koordinasi Program Karakter Religius

Sumber Data Indikator Implementasi Persentase/Temuan
Observasi kelas Integrasi mlzli{lprle)hgms dalam 71% dokumen
Wawancara guru Koord1nas1.l1ntas mata 38% konsisten
pelajaran
Wawancara orang tua Keterlibatan dalam 42% aktif

pemantauan ibadah
Implementasi berbasis

L o Konsensus teoretis
kepemimpinan nilai

Literatur

Data pada Tabel 2 menunjukkan kesenjangan antara integrasi formal dalam dokumen dan
konsistensi praktik lintas kelas, suatu pola yang menegaskan lemahnya sistem koordinasi horizontal
(Bush, 2011; Jannana et al., 2025). Ketimpangan ini menempatkan implementasi sebagai arena risiko



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

distorsi pesan nilai, karena siswa menerima model perilaku yang tidak selalu koheren (Lickona, 2013;
Fahruddin, 2018). Literatur manajemen pendidikan mengaitkan kondisi ini dengan absennya standar
operasional pedagogik yang disepakati bersama (Mulyasa, 2018; Terry, 2012). Implementasi pada tahap
ini berfungsi sebagai cermin kapasitas organisasi untuk menyelaraskan nilai, struktur, dan praktik
(Zubaedi, 2017; Moleong, 2021).

Perbandingan dengan model inovatif Cahyanto et al. (2025) menunjukkan bahwa lokasi
penelitian belum memanfaatkan teknologi digital sebagai medium koordinasi dan pemantauan karakter
religius. Implementasi masih bertumpu pada laporan manual dan observasi informal, suatu pendekatan
yang membatasi akumulasi data longitudinal (Fitriah et al., 2025; Sugiyono, 2022). Literatur mutu
pendidikan menempatkan sistem informasi sebagai prasyarat konsistensi program nilai (Jannana et al.,
2025; Bush, 2011). Ketiadaan instrumen digital memperlemah kemampuan sekolah membangun
pembelajaran organisasi berbasis data (Mulyasa, 2018; Terry, 2012).

Dimensi toleransi religius sebagaimana dikembangkan Irbathy et al. (2025) belum terintegrasi
secara eksplisit dalam praktik kelas, meskipun kebijakan sekolah mengafirmasi nilai moderasi.
Observasi menunjukkan bahwa implementasi lebih menekankan keseragaman ritual dibandingkan
dialog antarperbedaan, suatu kecenderungan yang berpotensi menyempitkan makna karakter religius
(Bahiyah, 2025; Zubaedi, 2017). Literatur pendidikan karakter menegaskan bahwa kedalaman nilai
tumbuh melalui refleksi kritis, bukan hanya habituasi perilaku (Lickona, 2013; Fahruddin, 2018).
Implementasi pada tahap ini memperlihatkan ketegangan antara stabilitas normatif dan kebutuhan
pengayaan makna (Abdurohman & Khori, 2025; Moleong, 2021).

Koordinasi vertikal antara yayasan dan sekolah lebih menekankan pelaporan kepatuhan program
dibandingkan pendampingan pedagogik, suatu pola yang konsisten dengan kritik Salamah et al. (2025)
tentang kooptasi manajerial. FGD menunjukkan bahwa umpan balik lebih banyak bersifat evaluatif
daripada formatif, sehingga ruang eksperimentasi pedagogik relatif terbatas (Jannana et al., 2025; Bush,
2011). Literatur kepemimpinan menempatkan kondisi ini sebagai hambatan inovasi dalam pendidikan
nilai (Terry, 2012; Cahyanto et al., 2025). Implementasi pada tahap ini beroperasi dalam logika
pengendalian, bukan pembelajaran organisasi (Mulyasa, 2018; Zubaedi, 2017).

Implementasi dan koordinasi program karakter religius memperlihatkan ketergantungan tinggi
pada komitmen individual dan lemahnya sistem institusional pengikat praktik. Temuan ini
mengonfirmasi pandangan bahwa keberhasilan pendidikan karakter menuntut orkestrasi organisasi
yang konsisten, bukan hanya kehadiran program normatif (Lickona, 2013; Bush, 2011). Literatur
nasional dan internasional secara konsisten menempatkan koordinasi sebagai inti keberlanjutan
program nilai (Ananda & Pohan, 2025; Abdurohman & Khori, 2025). Sub bahasan ini menegaskan
bahwa kualitas implementasi menentukan apakah perencanaan strategis berubah menjadi praktik
bermakna atau berhenti sebagai simbol institusional (Mulyasa, 2018; Terry, 2012).

Evaluasi, Pengendalian, dan Keberlanjutan Program Pendidikan Karakter Religius Berbasis
PAI

Evaluasi program pendidikan karakter religius berfungsi sebagai mekanisme reflektif yang
menghubungkan tujuan normatif dengan kinerja organisasi, karena ia menentukan apakah nilai yang
direncanakan benar-benar terinternalisasi dalam praktik keseharian sekolah (Mulyasa, 2018; Terry,
2012). Temuan FGD menunjukkan bahwa evaluasi lebih dipahami sebagai kewajiban administratif
dibandingkan sebagai proses pembelajaran organisasi, suatu pola yang juga dikritisi dalam literatur
manajemen pendidikan nilai (Bush, 2011; Zubaedi, 2017). Kerangka teoretis pendidikan karakter
menempatkan evaluasi sebagai instrumen pembentukan disposisi moral, bukan sekadar alat
pengendalian (Lickona, 2013; Fahruddin, 2018). Dalam konfigurasi ini, evaluasi tampil sebagai arena
strategis yang menentukan arah keberlanjutan program karakter religius (Ananda & Pohan, 2025;
Abdurohman & Khori, 2025).

Wawancara pimpinan sekolah menunjukkan bahwa evaluasi rutin dilakukan melalui rapat
manajemen bulanan dan laporan kinerja guru, namun indikator karakter religius belum terumuskan
secara operasional (Mulyasa, 2018; Sugiyono, 2022). Kondisi ini sejalan dengan temuan Jannana et al.
(2025) bahwa mutu program religius sering dievaluasi melalui kepatuhan prosedural, bukan melalui
perubahan disposisi siswa. Literatur metodologi kualitatif menegaskan bahwa evaluasi tanpa indikator
analitik menghasilkan penilaian yang bersifat impresional dan sulit direplikasi (Moleong, 2021; Bush,



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

2011). Pada tahap ini, evaluasi berfungsi lebih sebagai ritual organisasi daripada sebagai instrumen
pengembangan kualitas (Terry, 2012; Zubaedi, 2017).

Observasi dokumen menunjukkan bahwa instrumen evaluasi lebih menekankan aspek kehadiran
kegiatan, keterlaksanaan program, dan kelengkapan administrasi, ssmentara dimensi internalisasi nilai
tidak terukur secara sistematis (Munandar, 2025; Fitriah et al., 2025). Pola ini mencerminkan asumsi
perilakuistik yang mengidentikkan karakter dengan kepatuhan formal (Lickona, 2013; Fahruddin,
2018). Literatur pendidikan karakter menempatkan reduksi ini sebagai sumber kegagalan transformasi
moral jangka panjang (Zubaedi, 2017; Bahiyah, 2025). Evaluasi pada tahap ini beroperasi dalam logika
pengendalian, bukan pengembangan kapasitas moral (Mulyasa, 2018; Terry, 2012).

Peran kepala sekolah dalam pengendalian program muncul sebagai aktor kunci yang
menghubungkan evaluasi internal dengan tuntutan akreditasi eksternal (Bush, 2011; Terry, 2012). FGD
menunjukkan bahwa pengendalian lebih diarahkan pada pemenuhan standar lembaga penilai
dibandingkan pada perbaikan pedagogik berbasis temuan lapangan (Salamah et al., 2025; Jannana et
al., 2025). Literatur kepemimpinan pendidikan menempatkan kondisi ini sebagai gejala kooptasi
manajerial terhadap agenda moral sekolah (Abdurohman & Khori, 2025; Zubaedi, 2017). Dalam
konteks ini, pengendalian berfungsi sebagai mekanisme stabilisasi simbolik yang membatasi ruang
refleksi kritis (Moleong, 2021; Bush, 2011).

Keterlibatan guru dalam evaluasi program cenderung bersifat reaktif, karena mereka lebih sering
menjadi objek penilaian dibandingkan subjek refleksi kolektif (Sukandar, 2025; Munandar, 2025). Pola
ini berimplikasi pada rendahnya kepemilikan profesional terhadap hasil evaluasi (Mulyasa, 2018; Terry,
2012). Literatur pengembangan organisasi menempatkan partisipasi praktisi sebagai syarat utama
pembelajaran institusional (Bush, 2011; Sugiyono, 2022). Evaluasi yang terpisah dari refleksi guru
berpotensi mengulang siklus program tanpa peningkatan kualitas substantif (Ananda & Pohan, 2025;
Zubaedi, 2017).

Tabel 3. Data Evaluasi, Pengendalian, dan Keberlanjutan Program Karakter Religius

Sumber Data Indikator Evaluasi Persentase/Temuan Rujukan
. Evaluasi berbasis o/ : Mulyasa (2018);
Observasi dokumen administrasi 83% instrumen Jannana et al. (2025)
Wawancara pimpinan Indikator internalisasi 29% respon Ananda & Pohan
pimp nilai tersedia o resp (2025); Bush (2011)
Partisipasi reflektif o . Sukandar (2025);
Wawancara guru dalam evaluasi 35% aktif Munandar (2025)
Evaluasi berbasis .
Literatur mutu dan siklus Konsensus teoretis Terry (2(%;%)9)Zubaedl

perbaikan

Data pada Tabel 3 menunjukkan dominasi evaluasi administratif dibandingkan evaluasi
pedagogik, suatu pola yang menegaskan jarak antara standar formal dan kualitas internalisasi nilai
(Mulyasa, 2018; Jannana et al., 2025). Ketimpangan ini mengonfirmasi kritik Lickona (2013) bahwa
pendidikan karakter gagal berkembang ketika penilaian berhenti pada indikator permukaan. Literatur
metodologi menempatkan kondisi ini sebagai hambatan replikasi dan akumulasi pengetahuan
institusional (Moleong, 2021; Sugiyono, 2022). Evaluasi pada tahap ini berfungsi sebagai mekanisme
legitimasi kelembagaan, bukan sebagai alat transformasi praksis (Bush, 2011; Terry, 2012).

Keberlanjutan program sangat ditentukan oleh keberadaan siklus perbaikan berkelanjutan
sebagaimana dikembangkan Jannana et al. (2025), namun temuan lapangan menunjukkan bahwa siklus
tersebut belum terlembagakan. Evaluasi tahunan jarang diikuti dengan redesain program berbasis data,
suatu pola yang menghambat pembelajaran organisasi (Mulyasa, 2018; Salamah et al., 2025). Literatur
inovasi pendidikan menempatkan ketiadaan siklus perbaikan sebagai penyebab stagnasi mutu
(Cahyanto et al., 2025; Bush, 2011). Keberlanjutan pada tahap ini lebih bergantung pada stabilitas
kepemimpinan daripada pada sistem institusional (Ananda & Pohan, 2025; Terry, 2012).

Dimensi toleransi religius sebagaimana dirumuskan Irbathy et al. (2025) hampir tidak muncul
dalam indikator evaluasi, meskipun ia menjadi agenda strategis pendidikan karakter mutakhir. Evaluasi
lebih menekankan kepatuhan ritual dibandingkan kualitas sikap sosial, suatu kecenderungan yang



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

berpotensi mempersempit spektrum karakter religius (Bahiyah, 2025; Zubaedi, 2017). Literatur
pendidikan Islam menempatkan ketimpangan ini sebagai sumber kegagalan integrasi iman dan akhlak
sosial (Fahruddin, 2018; Hidayat et al., 2025). Evaluasi pada tahap ini belum mampu menangkap
kompleksitas disposisi moral yang ingin dibangun (Lickona, 2013; Moleong, 2021).

Koordinasi antara yayasan dan sekolah dalam pengendalian program lebih menekankan
kepatuhan laporan dibandingkan pendampingan pengembangan mutu (Salamah et al., 2025; Sudirman
& Putra, 2025). FGD menunjukkan bahwa umpan balik jarang bersifat formatif dan lebih sering bersifat
korektif, suatu pola yang menghambat inovasi pedagogik (Bush, 2011; Cahyanto et al., 2025). Literatur
kepemimpinan menempatkan kondisi ini sebagai hambatan keberlanjutan jangka panjang (Terry, 2012;
Zubaedi, 2017). Pengendalian pada tahap ini beroperasi sebagai mekanisme stabilisasi, bukan akselerasi
mutu (Mulyasa, 2018; Abdurohman & Khori, 2025).

Evaluasi, pengendalian, dan keberlanjutan program memperlihatkan dominasi rasionalitas
administratif atas rasionalitas pedagogik, suatu temuan yang konsisten dengan kritik literatur
manajemen pendidikan nilai (Bush, 2011; Salamah et al., 2025). Temuan ini menegaskan bahwa
keberlanjutan pendidikan karakter religius menuntut transformasi sistem evaluasi dari kepatuhan formal
menuju pembelajaran organisasi berbasis data dan refleksi kolektif (Jannana et al., 2025; Sugiyono,
2022). Literatur nasional dan internasional secara konsisten menempatkan evaluasi bermakna sebagai
prasyarat keberlanjutan karakter (Ananda & Pohan, 2025; Lickona, 2013).

KESIMPULAN

Manajemen pendidikan karakter religius berbasis PAI dalam penelitian ini membentuk suatu
mata rantai proses yang saling menentukan antara perencanaan strategis, implementasi program, dan
evaluasi berkelanjutan, namun keseluruhan proses tersebut masih bergerak dalam dominasi rasionalitas
administratif yang membatasi transformasi nilai secara mendalam. Tahap perencanaan menunjukkan
kecenderungan sentralisasi kebijakan dan lemahnya analisis kebutuhan berbasis data serta partisipasi
stakeholder, tahap implementasi memperlihatkan fragmentasi praktik akibat koordinasi horizontal yang
belum terlembagakan, sementara tahap evaluasi menampilkan orientasi kepatuhan formal yang belum
berkembang menjadi siklus pembelajaran organisasi. Integrasi ketiga temuan tersebut menegaskan
bahwa keberhasilan pendidikan karakter religius tidak ditentukan oleh keberadaan program normatif,
melainkan oleh kapasitas organisasi sekolah membangun orkestrasi nilai, struktur, dan refleksi kolektif
secara konsisten. Manajemen karakter religius pada akhirnya menuntut pergeseran dari kepatuhan
prosedural menuju pembelajaran institusional berbasis data, kepemimpinan nilai, dan keterlibatan
stakeholder yang berkelanjutan.

DAFTAR PUSTAKA

Abdurohman, M., & Khori, A. (2025). The Transformation Of Moral Education Through Strategic
Management Based On Islamic Values. Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan Dan
Keislaman, 14(3), 931-942. Https://D0i.Org/10.54437/Urwatulwutsqo.V14i3.2445

Ananda, R., & Pohan, R. (2025). Manajemen Pendidikan Karakter Religius Di Sekolah Berbasis Nilai
Keislaman. Medan: Perdana Publishing.

Bahiyah, U. (2025). Strategies And Models Of Character Education Based On Religious Values In The
Era Of Globalized Education. Qalamuna: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Agama, 17(1), 729-
740. Https://Doi.Org/10.37680/Qalamuna.V17i1.7122

Bush, T. (2011). Theories Of Educational Leadership And Management (4th Ed.). London: Sage
Publications.

Cahyanto, B., Dina, L. N. A. B., Cholifah, T. N., Arif, M., & Farahdilla, A. (2025). Innovation Of
Islamic Elementary School In Strengthening Religious Character: Adaptive Strategy In The
Digital Era. Terampil: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran Dasar, 12(1), 134-155.
Https://Do01.0Org/10.24042/Terampil.V12i1.27193

Fahruddin. (2018). Pendidikan Karakter Religius Dalam Perspektif Pendidikan Islam. Jurnal
Pendidikan Islam, 7(2), 215-228.

Fitriah, U. L., Setyosari, P., Mas' Ula, S., Anggraini, A. E., Faizah, S., Mardhatillah, M., &
Kusumaningrum, S. R. (2025). Developments Of Religious Character Education In Primary
Schools In The Last Five Years. Journal Of Innovation And Research In Primary
Education, 4(3), 585-593. Https://D0i.Org/10.56916/Jirpe.V4i3.1426



https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v14i3.2445
https://doi.org/10.37680/qalamuna.v17i1.7122
https://doi.org/10.24042/terampil.v12i1.27193
https://doi.org/10.56916/jirpe.v4i3.1426

Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

Hadi, M. Y., & Prayogi, D. S. T. (2025). Managing Islamic School Culture To Develop Students’
Religious Character. Journal Of Educational Research And Practice, 3(2), 255-275.
Https://D0i.0Org/10.70376/Jerp.V3i2.304

Hamid, E. A., & Bahari, M. F. Y. (2025). Management Of Islamic-Based Character Education
Implementation In Vocational Schools. Al-Hayat: Journal Of Islamic Education, 9(3), 689-
707. Https://Doi.Org/10.35723/Ajie.V9i3.147

Hidayat, Y., Manan, M., & Muslihun, M. (2025). Shaping The Religious Character Of Students From
Fishermen Families Through Islamic Religious Education And Character Building. Mumtaz:
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(2), 335-354. Https://D0i.Org/10.69552/Mumtaz.V5i2.3563

Irbathy, S. A., Mukminin, M. A., Yuldashev, A. A., & Ramdhan, T. W. (2025). Developing A Religion
Tolerance-Based Character Education Framework For Elementary School Students. Al-Adzka:
Jurnal 1lmiah Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 15(1), 37-54.
Https://D0i.0Org/10.18592/Aladzkapgmi.V15i1.14540

Jannana, N. S., Sugiyono, S., & Wijayanti, W. (2025). Cyclical And Value-Based Quality Assurance:
A Case Study Of A Religious Program At An Islamic Senior High School In
Indonesia. Kharisma: Jurnal Administrasi Dan Manajemen Pendidikan, 4(2), 157-174.
Https://Doi.Org/10.59373/Kharisma.V4i2.102

Kibtiyah, A., Idawati, K., & Muaz, Y. A. (2025). Collaboration On Local Wisdom-Based Character
Education Between Schools And Parents Of Students In Islamic Religious Education Units. 4/-
Hayat: Journal Of Islamic Education, 9(2), 458-475. Https://Doi.Org/10.35723/Ajie.V9i2.175

Lickona, T. (2013). Educating For Character: How QOur Schools Can Teach Respect And
Responsibility. New York: Bantam Books.

Moleong, L. J. (2021). Metodologi Penelitian Kualitatif (Edisi Revisi). Bandung: Pt Remaja
Rosdakarya.

Mulyasa, E. (2018). Manajemen Pendidikan Karakter. Jakarta: Bumi Aksara.

Munandar, D. S. (2025). Implementation Of The Integration Of Character Values In Islamic Religious
Education Learning At Madrasah Aliyah. Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 14(02),
491-502. Https://Doi.Org/10.30868/Fi.V14i02.8364

Sakban, S., Syahrullah, M., Salman, S., & Lisman, M. (2025). Developing A Sustainable Character
Education Management Model For Integrated Islamic Elementary Schools. Edukasi Islami.:
Jurnal Pendidikan Islam, 14(04). Https://Doi.Org/10.30868/Ei.V14i04.9212

Salamah, U., Setyosari, P., Hanafi, Y., Suciptaningsih, O. A., & Hussin, Z. (2025). Religion-Based
Character Education Management: A Co-Optation Approach In Education. Nidhomul Hagq:
Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 10(1), 195-206.
Hittps://Do01.0Org/10.31538/Ndhq.V10i1.116

Sudirman, S., & Putra, J. N. A. (2025). Islamic Religious Educational Issues And The Role Of
Stakeholders. Mumtaz: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(2), 233-258.
Hittps://Do01.0rg/10.69552/Mumtaz.V5i2.3132

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Sukandar, A. (2025). The Efforts Of Islamic Religious Education Teachers To Foster Students’
Religious Character Through Religious Extracurricular Practices In Schools. Journal Of
Science And Education (Jse), 6(1.1), 1-10.

Terry, G. R. (2012). Principles Of Management. Homewood, 11: Richard D. Irwin.

Zubaedi. (2017). Desain Pendidikan Karakter: Konsepsi Dan Aplikasinya Dalam Lembaga Pendidikan.
Jakarta: Kencana.



https://doi.org/10.70376/jerp.v3i2.304
https://doi.org/10.35723/ajie.v9i3.147
https://doi.org/10.69552/mumtaz.v5i2.3563
https://doi.org/10.18592/aladzkapgmi.v15i1.14540
https://doi.org/10.59373/kharisma.v4i2.102
https://doi.org/10.35723/ajie.v9i2.175
https://doi.org/10.30868/ei.v14i02.8364
https://doi.org/10.30868/ei.v14i04.9212
https://doi.org/10.31538/ndhq.v10i1.116
https://doi.org/10.69552/mumtaz.v5i2.3132

