
 

 

PENDAHULUAN 

Film Dua Hati Biru hadir sebagai teks budaya yang merekam dinamika relasi sosial dalam 

keluarga muda urban Indonesia yang sarat dengan negosiasi peran, emosi, dan kekuasaan berbasis 

gender. Representasi tersebut tidak sekadar berfungsi sebagai hiburan, melainkan membentuk wacana 

tentang bagaimana laki-laki dan perempuan diposisikan dalam struktur keluarga dan masyarakat. 

Penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa film ini kerap dibaca sebagai narasi tentang kesetaraan dan 

kompromi relasional, terutama melalui pendekatan semiotika dan feminisme populer (Putri & 

Suparman, 2025). Namun, pembacaan tersebut masih menyisakan ruang kritis terkait bagaimana kuasa 

patriarki bekerja secara laten melalui simbol, dialog, dan relasi karakter. 

Kajian tentang teks Dua Hati Biru juga tidak dapat dilepaskan dari kesinambungannya dengan 

narasi Dua Garis Biru yang lebih dahulu membingkai persoalan keluarga, moralitas, dan posisi 

 
  Scripta Humanika: 

Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 
Vol. 1 No. 3 February 2026, Hal 01-10 

ISSN: 3110-892X (Print) ISSN: 3110-8911 (Electronic) 
Open Access:  https://scriptaintelektual.com/scripta-humanika/index 

Representasi Relasi Kuasa Gender dalam Film Dua Hati Biru: Analisis 

Semiotika Peirce dalam Perspektif Patriarki Sylvia Walby 
 
Devia Tantri Rachmani1*, Imaniar Dwi Retno Pangesti2, Ike Desi Florina3 

1-3 Universitas Pancasakti Tegal, Indonesia 

Email: deviatantrirachmani@gmail.com1, imaniarndrp@gmail.com2   

Article Info : 

Received: 
23-11-2025 

Revised:  

29-12-2025 

Accepted: 
08-01-2025 
 

 

 

Abstract 
This study examines the representation of gender power relations in the film Dua Hati Biru using 

Charles Sanders Peirce’s semiotic analysis within the framework of Sylvia Walby’s theory of 

patriarchy. Employing a qualitative descriptive approach, the research analyzes selected scenes 
that depict wage labor, domestic labor, and workplace discrimination. The findings reveal that 

wage labor functions as the primary source of legitimacy and authority within family relations, 

regardless of gender, positioning economic control as the central axis of power. Domestic labor is 

portrayed as essential to family stability yet remains symbolically undervalued and naturalized as 
a moral obligation, particularly for women. Meanwhile, workplace discrimination is represented 

through implicit institutional norms that stigmatize women’s marital and maternal identities, 

compelling adaptation rather than structural change. Through icons, indexes, and symbols, the film 

constructs a subtle yet persistent patriarchal logic that normalizes gender inequality. This study 
concludes that Dua Hati Biru not only reflects social realities but also participates in reproducing 

patriarchal ideology by sustaining hierarchical distinctions between productive and reproductive 

labor within both domestic and professional spheres. 

 
Keywords: gender power relations, patriarchy, semiotics, film representation, domestic labor. 

Abstrak 
Penelitian ini menganalisis representasi hubungan kekuasaan gender dalam film Dua Hati Biru 

menggunakan analisis semiotik Charles Sanders Peirce dalam kerangka teori patriarki Sylvia 

Walby. Menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif, penelitian ini menganalisis adegan-adegan 

terpilih yang menggambarkan kerja upah, kerja domestik, dan diskriminasi di tempat kerja. Temuan 
menunjukkan bahwa kerja upah berfungsi sebagai sumber legitimasi dan otoritas utama dalam 

hubungan keluarga, terlepas dari gender, dengan kontrol ekonomi sebagai poros utama kekuasaan. 

Kerja domestik digambarkan sebagai esensial bagi stabilitas keluarga namun tetap secara simbolis 

diremehkan dan dinaturalisasi sebagai kewajiban moral, terutama bagi perempuan. Sementara itu, 
diskriminasi di tempat kerja diwakili melalui norma-norma institusional implisit yang 

menstigmatisasi identitas perkawinan dan keibuan perempuan, memaksa adaptasi daripada 

perubahan struktural. Melalui ikon, indeks, dan simbol, film ini membangun logika patriarki yang 

halus namun persisten yang menormalisasi ketidaksetaraan gender. Studi ini menyimpulkan bahwa 
Dua Hati Biru tidak hanya mencerminkan realitas sosial tetapi juga turut serta dalam mereproduksi 

ideologi patriarki dengan mempertahankan perbedaan hierarkis antara kerja produktif dan 

reproduktif dalam lingkup domestik dan profesional. 

 
Kata kunci: hubungan kuasa gender, patriarki, semiotika, representasi film, pekerjaan rumah 

tangga. 

 
©2022 Authors.. This work is licensed under a  Creative Commons Attribution-Non Commercial 4.0 

International License. 

(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/) 

https://scriptaintelektual.com/scripta-humanika/index
mailto:deviatantrirachmani@gmail.com
mailto:imaniarndrp@gmail.com


Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

perempuan. Analisis feminisme terhadap karya tersebut menegaskan bahwa perempuan sering kali 

menjadi subjek yang menanggung konsekuensi sosial lebih besar dibanding laki-laki, meskipun 

keputusan relasional bersifat kolektif (Salsabilla et al., 2025). Pola ini menunjukkan adanya struktur 

kuasa yang tidak selalu tampil dalam bentuk dominasi eksplisit, melainkan bekerja melalui normalisasi 

peran dan ekspektasi gender. Film Dua Hati Biru mereproduksi sebagian pola tersebut dalam bentuk 

yang lebih halus dan emosional. 

Dalam kajian gender, representasi relasi kuasa kerap termanifestasi melalui simbol keseharian 

yang tampak wajar dan natural. Penelitian-penelitian sastra dan film menunjukkan bahwa narasi 

keluarga sering menjadi ruang utama bagi reproduksi ketimpangan gender, terutama melalui pembagian 

peran domestik, otoritas pengambilan keputusan, dan legitimasi emosi (Febryanti et al., 2024). 

Representasi semacam ini memperlihatkan bahwa patriarki tidak selalu hadir sebagai konflik terbuka, 

melainkan sebagai sistem makna yang diterima bersama. Film sebagai medium visual memiliki daya 

kuat untuk menormalisasi struktur tersebut melalui repetisi tanda dan alur dramatik. 

Pendekatan semiotika menjadi instrumen penting untuk membongkar makna tersembunyi di 

balik representasi visual dan naratif film. Studi semiotika dalam film menunjukkan bahwa makna tidak 

hanya dibentuk oleh apa yang ditampilkan, tetapi juga oleh cara penonton diarahkan untuk memahami 

kehadiran, absensi, dan relasi antartokoh (Akbar et al., 2025). Dalam Dua Hati Biru, konstruksi makna 

relasi suami-istri dan orang tua-anak dibentuk melalui rangkaian tanda yang saling berkaitan. Analisis 

mendalam terhadap tanda-tanda tersebut membuka kemungkinan pembacaan kritis terhadap ideologi 

gender yang bekerja di baliknya. 

Perspektif patriarki Sylvia Walby menawarkan kerangka teoretis yang relevan untuk membaca 

relasi kuasa gender secara struktural dan multidimensi. Walby memandang patriarki sebagai sistem 

sosial yang bekerja melalui institusi keluarga, budaya, ekonomi, dan relasi personal, sehingga cocok 

untuk menganalisis film keluarga yang sarat interaksi intim. Relasi antar karakter dalam Dua Hati Biru 

dapat dipahami sebagai representasi dari patriarki privat yang beroperasi melalui negosiasi emosional 

dan moral. Pendekatan ini memungkinkan analisis tidak berhenti pada deskripsi peran, tetapi bergerak 

pada pembacaan struktur kuasa yang menopangnya. 

Isu disfungsi peran keluarga yang muncul dalam film juga memperlihatkan bagaimana beban 

relasional sering kali terdistribusi secara tidak seimbang. Kajian psikologis terhadap representasi 

keluarga dalam film menunjukkan bahwa perempuan cenderung digambarkan sebagai penyangga 

utama stabilitas emosional keluarga, sementara laki-laki tetap memegang legitimasi keputusan strategis 

(Amalia et al., 2025). Representasi tersebut membentuk persepsi sosial tentang tanggung jawab gender 

yang dianggap alamiah. Film Dua Hati Biru menampilkan pola serupa melalui konflik domestik yang 

diselesaikan dengan kompromi yang tidak selalu setara. 

Kajian kritis terhadap representasi ketimpangan gender dalam film juga menegaskan pentingnya 

membaca teks visual melalui pendekatan wacana dan ideologi. Analisis wacana kritis menunjukkan 

bahwa narasi film sering mereproduksi ketidaksetaraan melalui bahasa, sudut pandang kamera, dan alur 

cerita yang memihak pengalaman tertentu (Kaestiningtyas et al., 2021). Dalam kerangka ini, 

pengalaman perempuan sering diposisikan sebagai responsif dan adaptif terhadap struktur yang sudah 

ada. Film Dua Hati Biru memperlihatkan kecenderungan tersebut dalam cara konflik disajikan dan 

diselesaikan. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini memfokuskan pada representasi relasi kuasa gender 

dalam film Dua Hati Biru melalui analisis semiotika Peirce dengan perspektif patriarki Sylvia Walby. 

Pendekatan ini dipilih untuk mengungkap bagaimana tanda, simbol, dan relasi antar karakter 

membentuk makna tentang gender dan kekuasaan. Penelitian ini diharapkan mampu memperkaya 

kajian komunikasi dan film dengan menawarkan pembacaan kritis yang lebih struktural terhadap 

representasi keluarga. Dengan demikian, film tidak hanya dipahami sebagai cermin realitas sosial, tetapi 

juga sebagai agen pembentuk ideologi gender dalam masyarakat. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang diarahkan untuk memahami 

serta menafsirkan representasi relasi kuasa gender dalam film Dua Hati Biru melalui pemaknaan 

simbolik yang dibangun dalam narasi visual dan verbal. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan 

peneliti menggali makna ideologis yang terkandung dalam adegan, dialog, serta ekspresi nonverbal 

yang merepresentasikan praktik komunikasi berbasis gender (Wijaya & Winduwati, 2025). Peneliti 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

berperan sebagai instrumen utama yang melakukan pengamatan mendalam terhadap teks film dengan 

fokus pada interaksi antartokoh yang mencerminkan dominasi, subordinasi, dan negosiasi kuasa. Desain 

riset ini relevan dengan studi komunikasi dan budaya karena mampu mengungkap nilai, ideologi, serta 

struktur patriarki yang bekerja secara implisit dalam teks media (Akbar dkk., 2025; Creswell & 

Creswell, 2017; Moleong, 2017). 

Analisis data dilakukan secara deskriptif interpretatif dengan mengikuti tahapan pengumpulan, 

reduksi, penyajian, dan penarikan kesimpulan sebagaimana dirumuskan oleh Bungin (2007). Data 

dikumpulkan melalui penayangan film secara berulang untuk mengidentifikasi adegan yang 

merepresentasikan relasi kuasa gender, kemudian ditranskripsikan dan dikategorikan ke dalam tema 

dominasi simbolik laki-laki, subordinasi perempuan, serta negosiasi kuasa dalam komunikasi (Simeona 

& Sukendro, 2025; Wati dkk., 2025). Setiap adegan dianalisis menggunakan kerangka semiotika dan 

teori patriarki Sylvia Walby untuk menafsirkan bagaimana pesan verbal dan nonverbal merefleksikan 

struktur kuasa patriarki dalam relasi keluarga (Utami, 2025; Amalia dkk., 2025). Kredibilitas temuan 

dijaga melalui triangulasi dengan literatur akademik dan penelitian terdahulu mengenai representasi 

gender dalam film, sehingga analisis tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga terhubung dengan 

diskursus teoretis dan empiris yang lebih luas (Sugiyono, 2013; Dewanto & Sanjaya, 2025). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kerja Berupah sebagai Arena Relasi Kuasa Gender dalam Keluarga 

Representasi kerja berupah dalam film Dua Hati Biru memperlihatkan bagaimana relasi kuasa 

gender dibangun melalui akses terhadap penghasilan dan legitimasi sosial atas peran produktif. Kerja 

berupah tidak sekadar dimaknai sebagai aktivitas ekonomi, melainkan sebagai sumber otoritas simbolik 

yang memengaruhi posisi tawar dalam relasi keluarga (Walby, 1990). Film ini menghadirkan dinamika 

yang kompleks karena menunjukkan pergeseran peran pencari nafkah, namun tetap mempertahankan 

logika kuasa berbasis struktur patriarki. Pembacaan semiotika Peirce memungkinkan penguraian makna 

tersebut melalui hubungan ikon, indeks, dan simbol yang terjalin dalam narasi visual dan dialog (Akbar 

et al., 2025). 

Adegan Bima bekerja di TimeZone sambil membawa Adam menjadi representasi awal yang 

menarik untuk membaca kerja berupah dalam relasi pengasuhan. Praktik ini secara visual tampak 

progresif karena memperlihatkan ayah yang terlibat langsung dalam perawatan anak di ruang publik. 

Namun, keterlibatan tersebut tetap ditempatkan dalam ritme kerja berupah yang harus terus berjalan, 

sehingga pengasuhan hadir sebagai aktivitas yang disesuaikan dengan tuntutan produktivitas. Pola ini 

menunjukkan bahwa kerja berupah masih menjadi pusat legitimasi peran laki-laki dalam keluarga 

(Wijaya & Winduwati, 2025): 

 

 
Gambar 1. Bima bekerja sambil membawa Adam di TimeZone 

Sumber: Data peneliti, 2025 

 

Dalam kerangka ikon, keberadaan Bima dan Adam di ruang permainan komersial menampilkan 

secara nyata praktik pengasuhan ayah. Indeks dari adegan ini muncul melalui situasi tumpang tindih 

antara pekerjaan dan perawatan anak yang mengisyaratkan keterbatasan pilihan struktural. Simbol kerja 

berupah tetap mendominasi karena aktivitas pengasuhan tidak berdiri sebagai kerja yang setara, 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

melainkan sebagai sesuatu yang “mengikuti” kerja utama. Situasi ini sejalan dengan temuan penelitian 

sebelumnya yang menunjukkan bahwa keterlibatan ayah sering dipersepsikan sebagai tindakan 

tambahan, bukan kewajiban struktural (Putri & Suparman, 2025). 

Relasi kuasa dalam adegan tersebut tidak diekspresikan secara konflik, melainkan melalui 

normalisasi situasi. Film menampilkan seolah-olah praktik tersebut merupakan solusi ideal, padahal 

secara ideologis memperlihatkan subordinasi kerja merawat terhadap kerja berupah. Dalam perspektif 

patriarki Sylvia Walby, kondisi ini mencerminkan dominasi struktur kerja berupah yang mengatur akses 

terhadap sumber daya dan pengakuan sosial. Pengasuhan anak tetap berada dalam posisi kurang bernilai 

meskipun dilakukan oleh laki-laki (Walby, 1990; Murti, 2022). 

Pergeseran relasi kuasa terlihat lebih jelas pada adegan pemberian uang belanja dari Dara kepada 

Bima. Adegan ini merepresentasikan pembalikan peran yang tidak lazim dalam konstruksi gender 

konvensional, karena perempuan tampil sebagai pencari nafkah utama. Namun, pembalikan tersebut 

tidak sepenuhnya membongkar logika patriarki, karena kuasa tetap dilekatkan pada pihak yang 

mengontrol sumber daya ekonomi. Kerja berupah kembali menjadi penentu utama dalam distribusi 

otoritas domestik (Kaestiningtyas et al., 2021): 

 

 
Gambar 2. Dara menyerahkan uang belanja kepada Bima 

Sumber: Data peneliti, 2025 

 

Secara ikon, uang tunai dan ruang domestik menampilkan praktik pengelolaan kebutuhan rumah 

tangga. Indeks muncul melalui gestur Dara yang mengarahkan penggunaan uang, menunjukkan posisi 

pengendali sumber daya. Simbol “uang bulanan” menandai legitimasi kuasa yang melekat pada 

kepemilikan penghasilan, meskipun dilakukan oleh perempuan. Situasi ini memperlihatkan bahwa 

patriarki tidak selalu identik dengan dominasi laki-laki, melainkan dengan struktur yang menempatkan 

kerja berupah sebagai pusat kuasa (Setyaningrum, 2023; Wardani & Gusthini, 2025). 

Adegan ini juga mengungkap ambiguitas representasi kesetaraan gender dalam film. Di satu sisi, 

perempuan memiliki akses terhadap kerja dan pendapatan, namun di sisi lain, relasi kuasa tetap berputar 

pada logika ekonomi. Kerja domestik yang dilakukan Bima tetap diposisikan sebagai tugas operasional, 

bukan sebagai sumber legitimasi. Temuan ini menguatkan pandangan bahwa patriarki mampu 

beradaptasi dengan perubahan peran tanpa kehilangan struktur dasarnya (Husnah et al., 2025; Utami, 

2025). 

Untuk memperkuat temuan analitis, berikut disajikan data temuan peneliti mengenai representasi 

kerja berupah dalam film Dua Hati Biru: 

 

Tabel 1. Representasi Kerja Berupah dalam Film Dua Hati Biru 

 

Scene Tokoh 
Bentuk Kerja 

Berupah 

Posisi Kuasa 

yang 

Ditampilkan 

Makna 

Dominan 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

1 (11:14) Bima 
Bekerja sambil 

mengasuh 

Produktivitas 

tetap utama 

Kerja berupah 

mengendalikan 

ritme pengasuhan 

2 (1:00:36) Dara 
Pencari nafkah 

utama 

Kontrol ekonomi 

domestik 

Kuasa mengikuti 

kepemilikan 

pendapatan 

Sumber: Data olahan peneliti, 2025 

 

Data tersebut menunjukkan bahwa kerja berupah secara konsisten menjadi sumber legitimasi 

relasi kuasa, terlepas dari jenis kelamin pelakunya. Pola ini menegaskan argumen Walby bahwa 

patriarki beroperasi melalui struktur, bukan semata identitas individu. Film menampilkan relasi yang 

tampak fleksibel, namun tetap dikendalikan oleh nilai ekonomi sebagai pusat otoritas. Temuan ini 

selaras dengan kajian representasi patriarki dalam film keluarga dan drama domestik Indonesia (Taufik, 

2017; Salvadhy, 2024). 

Representasi kerja berupah dalam Dua Hati Biru tidak sepenuhnya menawarkan pembongkaran 

struktur patriarki. Film menghadirkan kompromi visual yang menenangkan, tetapi tetap 

mempertahankan hierarki nilai antara kerja produktif dan kerja reproduktif. Relasi kuasa gender 

bergerak dinamis, namun tidak keluar dari kerangka dominasi ekonomi sebagai sumber legitimasi 

utama. Pembacaan semiotika Peirce dalam perspektif patriarki Sylvia Walby memperlihatkan 

bagaimana ideologi bekerja melalui detail keseharian yang tampak wajar dan emosional (Bungin, 2007; 

Creswell & Creswell, 2017). 

 

Kerja Rumah Tangga sebagai Fondasi Relasi Kuasa Gender 

Kerja rumah tangga dalam film Dua Hati Biru merepresentasikan arena penting bagi 

pembentukan dan reproduksi relasi kuasa gender dalam keluarga. Aktivitas merawat, mengasuh, dan 

memenuhi kebutuhan emosional anak ditampilkan sebagai praktik keseharian yang tampak natural, 

namun sarat dengan makna ideologis. Dalam perspektif patriarki Sylvia Walby, kerja rumah tangga 

dipahami sebagai struktur yang menopang keberlangsungan sistem sosial, sekaligus menjadi sumber 

ketimpangan karena tidak memperoleh pengakuan setara dengan kerja berupah (Walby, 1990). Film ini 

memperlihatkan bagaimana kerja domestik tetap berlangsung intens meskipun terjadi pergeseran peran 

publik antara laki-laki dan perempuan (Amalia et al., 2025). 

Adegan Bima mengantar Adam ke klinik saat sakit menjadi representasi kuat dari kerja rumah 

tangga yang bersifat esensial dan tidak dapat ditunda. Praktik perawatan kesehatan anak menunjukkan 

bahwa kerja domestik menuntut kesiapsiagaan emosional, fisik, dan waktu yang signifikan. 

Ketidakhadiran Dara dalam adegan tersebut tidak menghilangkan kerja domestik, melainkan 

memindahkan tanggung jawab sepenuhnya kepada Bima sebagai pihak yang hadir. Situasi ini 

memperlihatkan bahwa kerja rumah tangga bersifat kontinu dan tidak mengenal jeda struktural 

(Moleong, 2017): 

 

 
Gambar 3. Bima mengantar Adam ke klinik 

Sumber: Data peneliti, 2025 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

 

Secara ikon, ruang klinik dan posisi Adam yang terbaring menampilkan kondisi sakit dan 

kebutuhan akan pendampingan intensif. Indeks muncul melalui gestur Bima yang menjaga dan 

menenangkan Adam, yang mengisyaratkan tanggung jawab perawatan yang bersifat mendesak. Simbol 

pengasuhan ayah dalam ruang kesehatan merepresentasikan pergeseran peran gender, namun tetap 

berada dalam kerangka kerja rumah tangga yang tidak diberi nilai ekonomi. Representasi ini sejalan 

dengan kajian bahwa kerja merawat sering dianggap sebagai kewajiban moral, bukan kerja yang layak 

memperoleh legitimasi sosial setara (Kaestiningtyas et al., 2021; Utami, 2025). 

Keterlibatan Bima dalam kerja rumah tangga juga tidak ditampilkan sebagai praktik yang 

sepenuhnya normal, melainkan sebagai kondisi yang lahir dari situasi tertentu. Film tidak menunjukkan 

bahwa struktur keluarga berubah secara permanen, tetapi menampilkan adaptasi sementara terhadap 

kondisi. Pola ini memperlihatkan bahwa kerja domestik tetap diasosiasikan sebagai ranah fleksibel yang 

dapat dialihkan tanpa mengubah hierarki nilai kerja. Pandangan ini memperkuat argumen Walby bahwa 

kerja rumah tangga menjadi fondasi yang tidak terlihat namun menopang sistem patriarki secara 

keseluruhan (Walby, 1990; Murti, 2022). 

Representasi kerja rumah tangga juga ditampilkan melalui adegan Dara menemani Adam 

bermain ayunan. Aktivitas tersebut memperlihatkan praktik pengasuhan yang berorientasi pada 

pemulihan ikatan emosional antara ibu dan anak. Waktu, perhatian, dan keterlibatan emosional yang 

diberikan Dara menunjukkan bahwa kerja domestik tidak hanya bersifat fisik, tetapi juga afektif. Film 

menegaskan kembali citra ibu sebagai pusat pemenuhan kebutuhan emosional anak (Simeona & 

Sukendro, 2025): 

 

 
Gambar 4. Dara menemani Adam bermain 

Sumber: Data peneliti, 2025 

 

Ikon dalam adegan ini terletak pada ruang bermain dan interaksi tubuh antara ibu dan anak yang 

menciptakan suasana aman. Indeks terlihat dari intensitas keterlibatan Dara yang menunjukkan upaya 

membangun kembali kedekatan setelah periode terpisah. Simbol keibuan dilekatkan pada aktivitas 

bermain sebagai ekspresi kasih sayang yang dianggap alamiah. Representasi ini mengukuhkan kerja 

rumah tangga sebagai kewajiban moral perempuan yang jarang dipersoalkan nilai dan bebannya 

(Setyaningrum, 2023; Wardani & Gusthini, 2025). 

Relasi kuasa gender dalam kerja rumah tangga tampak melalui pembagian tanggung jawab yang 

tidak pernah sepenuhnya dinegosiasikan secara setara. Film memperlihatkan bahwa pengasuhan oleh 

ibu diterima sebagai norma, sementara pengasuhan oleh ayah tampil sebagai pengecualian situasional. 

Pola ini menciptakan standar ganda dalam penghargaan terhadap kerja domestik. Kondisi tersebut 

sejalan dengan temuan penelitian tentang representasi patriarki dalam film keluarga Indonesia yang 

menempatkan perempuan sebagai penanggung jawab utama ranah domestik (Husnah et al., 2025; 

Taufik, 2017). 

Kerja rumah tangga dalam film ini juga berfungsi sebagai penyangga stabilitas keluarga ketika 

konflik ekonomi dan emosional terjadi. Praktik merawat anak menjadi mekanisme peredam ketegangan 

yang tidak pernah dipertanyakan urgensinya. Namun, kerja ini tidak pernah diartikulasikan sebagai 

sumber kuasa atau otoritas dalam pengambilan keputusan. Situasi ini menunjukkan bahwa kerja 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

domestik berperan vital tetapi tetap berada di posisi subordinat dalam hierarki nilai sosial 

(SALVADHY, 2024; Febryanti et al., 2024). 

Untuk memperjelas pola representasi kerja rumah tangga, berikut disajikan data temuan peneliti 

yang merangkum bentuk, pelaku, dan makna dominan kerja domestik dalam film Dua Hati Biru: 

 

Tabel 2. Representasi Kerja Rumah Tangga dalam Film Dua Hati Biru 

 

Scene Tokoh 
Bentuk Kerja 

Rumah Tangga 

Karakteristik 

Representasi 
Makna Ideologis 

3 (1:40) Bima 
Merawat anak 

sakit 

Situasional dan 

responsif 

Kerja domestik 

dapat dialihkan 

tanpa mengubah 

hierarki 

4 (30:48) Dara 
Pengasuhan 

emosional 

Normalisasi 

peran ibu 

Kerja domestik 

sebagai 

kewajiban alami 

perempuan 

 

Data tersebut menunjukkan bahwa kerja rumah tangga direpresentasikan sebagai praktik yang 

fleksibel secara pelaku, namun kaku secara nilai. Ketika dilakukan oleh laki-laki, kerja domestik 

dipahami sebagai kondisi sementara, sedangkan ketika dilakukan oleh perempuan, kerja tersebut 

dilekatkan sebagai identitas peran. Pola ini memperkuat tesis bahwa patriarki bekerja melalui 

normalisasi, bukan paksaan terbuka. Film mereproduksi ideologi tersebut melalui narasi keseharian 

yang emosional dan mudah diterima penonton (Bungin, 2007; Creswell & Creswell, 2017). 

Kerja rumah tangga dalam Dua Hati Biru menjadi fondasi tersembunyi dari relasi kuasa gender. 

Film menampilkan praktik pengasuhan yang tampak setara, namun tetap mempertahankan hierarki nilai 

antara kerja domestik dan kerja berupah. Melalui pembacaan semiotika Peirce dan perspektif patriarki 

Sylvia Walby, terlihat bahwa kerja rumah tangga terus direproduksi sebagai kewajiban moral yang tidak 

menghasilkan otoritas. Representasi ini menegaskan bahwa ketimpangan gender bertahan bukan karena 

absennya pergeseran peran, melainkan karena keberlanjutan struktur nilai yang menopangnya (Khair, 

2025; Utami, 2025). 

 

Diskriminasi Kerja sebagai Mekanisme Pelanggengan Patriarki 

Diskriminasi kerja dalam film Dua Hati Biru direpresentasikan sebagai praktik yang tidak selalu 

hadir secara eksplisit, tetapi bekerja melalui mekanisme seleksi, penilaian, dan ekspektasi institusional 

terhadap perempuan. Dalam perspektif patriarki Sylvia Walby, diskriminasi kerja merupakan bagian 

dari struktur kerja berupah yang membatasi akses perempuan terhadap peluang ekonomi dan mobilitas 

sosial. Film ini memperlihatkan bagaimana identitas perempuan sebagai istri dan ibu menjadi faktor 

yang memengaruhi posisi tawar dalam dunia kerja formal. Representasi tersebut menegaskan bahwa 

ketimpangan gender tidak hanya berlangsung di ranah domestik, tetapi juga dilembagakan dalam 

praktik profesional (Walby, 1990; Setyaningrum, 2023). 

Adegan pendaftaran kerja Dara di ruang kantor menjadi titik penting dalam membaca 

diskriminasi berbasis gender. Lingkungan kerja formal ditampilkan sebagai ruang yang tampak netral 

dan profesional, namun menyimpan standar implisit mengenai siapa yang dianggap sebagai pekerja 

ideal. Percakapan singkat antara Dara dan temannya mengenai cincin pernikahan mengungkap bahwa 

status perkawinan dan keibuan dipersepsikan sebagai potensi hambatan karier. Film menghadirkan 

diskriminasi ini secara halus, tanpa konflik terbuka, sehingga tampak sebagai praktik yang wajar 

(Kaestiningtyas et al., 2021): 

 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

 
Gambar 5. Dara mendaftar pekerjaan di kantor 

Sumber: Data peneliti, 2025 

 

Secara ikon, ruang kantor dengan aktivitas administratif merepresentasikan dunia kerja formal 

yang rasional dan selektif. Indeks muncul melalui anjuran melepas cincin yang mengisyaratkan adanya 

penilaian tersembunyi terhadap identitas personal pencari kerja. Simbol cincin pernikahan berfungsi 

sebagai penanda status sosial yang justru dianggap mengurangi nilai profesional perempuan. 

Representasi ini memperlihatkan bagaimana simbol privat berubah menjadi beban dalam ranah publik 

(Utami, 2025; Wardani & Gusthini, 2025). 

Diskriminasi yang ditampilkan tidak berbentuk larangan langsung, melainkan dorongan untuk 

menyesuaikan diri dengan norma institusional. Perempuan diarahkan untuk menyamarkan identitas 

domestiknya demi memenuhi citra pekerja yang bebas dari tanggung jawab keluarga. Praktik ini 

menunjukkan bahwa dunia kerja dibangun berdasarkan asumsi maskulin tentang ketersediaan waktu 

dan energi. Pola tersebut sejalan dengan temuan penelitian tentang patriarki dalam film yang 

menempatkan perempuan pada posisi harus beradaptasi, bukan menuntut perubahan struktur (Murti, 

2022; Taufik, 2017). 

Relasi kuasa dalam diskriminasi kerja juga tercermin dari absennya figur laki-laki yang 

mengalami tuntutan serupa. Film tidak menampilkan keharusan bagi laki-laki untuk menyembunyikan 

status keluarga demi pekerjaan. Ketimpangan ini menunjukkan bahwa tanggung jawab pengasuhan 

secara ideologis dilekatkan pada perempuan, sehingga dunia kerja memandang perempuan sebagai 

pekerja “berisiko”. Diskriminasi menjadi mekanisme seleksi yang bekerja secara diam-diam namun 

sistematis (Husnah et al., 2025; Khair, 2025). 

Dari perspektif semiotika Peirce, adegan ini memperlihatkan relasi tanda yang membangun 

makna diskriminatif. Ikon profesionalisme kantor tidak berdiri netral, melainkan berkelindan dengan 

indeks penyesuaian identitas. Simbol keibuan dan perkawinan diposisikan sebagai sesuatu yang harus 

dikendalikan agar tidak mengganggu performa kerja. Makna ini memperlihatkan bagaimana ideologi 

patriarki bekerja melalui tanda-tanda kecil yang tampak sepele (Akbar et al., 2025). 

Diskriminasi kerja dalam film juga berfungsi sebagai tekanan psikologis bagi perempuan. Dara 

tidak secara verbal menolak anjuran tersebut, tetapi menerimanya sebagai bagian dari strategi bertahan. 

Sikap ini mencerminkan internalisasi norma patriarki yang mendorong perempuan untuk menyesuaikan 

diri daripada mempertanyakan sistem. Film menampilkan proses ini sebagai realitas yang harus 

dihadapi, bukan sebagai ketidakadilan yang perlu dilawan (SALVADHY, 2024; Febryanti et al., 2024). 

Kondisi ini memperlihatkan bahwa diskriminasi kerja tidak selalu menghasilkan konflik naratif 

yang dramatis. Sebaliknya, ia bekerja melalui kompromi kecil yang berulang dan membentuk pola 

kepatuhan. Representasi semacam ini membuat diskriminasi tampak tidak kasat mata, tetapi justru 

efektif dalam mempertahankan struktur kuasa. Film menjadi medium yang mereproduksi ideologi 

tersebut melalui narasi yang emosional dan realistis (Bungin, 2007; Creswell & Creswell, 2017). 

Untuk memperkuat analisis, berikut disajikan data temuan peneliti mengenai representasi diskriminasi 

kerja dalam film Dua Hati Biru: 

 

Tabel 3. Representasi Diskriminasi Kerja dalam Film Dua Hati Biru 

 

Scene Tokoh 
Bentuk 

Diskriminasi 

Mekanisme 

Representasi 
Makna Ideologis 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

5 (30:48) Dara 
Seleksi berbasis 

status keluarga 

Anjuran melepas 

cincin 

Perempuan harus 

menyesuaikan 

diri dengan 

standar maskulin 

5 (30:48) Dara 
Stigmatisasi 

keibuan 

Identitas 

disamarkan 

Keibuan 

dipandang 

sebagai beban 

kerja 

 

Data tersebut menunjukkan bahwa diskriminasi kerja dalam film beroperasi melalui standar tidak 

tertulis yang dilembagakan dalam praktik profesional. Status perempuan sebagai istri dan ibu menjadi 

faktor penentu yang memengaruhi peluang kerja. Temuan ini memperkuat argumen bahwa patriarki 

bekerja melalui sistem sosial yang terstruktur dan berkelanjutan. Film tidak hanya merefleksikan 

realitas tersebut, tetapi juga berpotensi menormalisasikannya (Sugiyono, 2013; Dewanto & Sanjaya, 

2025). 

Diskriminasi kerja dalam Dua Hati Biru menjadi mekanisme penting dalam mempertahankan 

relasi kuasa gender. Representasi yang halus dan realistis membuat praktik diskriminatif tampak 

sebagai bagian wajar dari dunia kerja. Melalui analisis semiotika Peirce dan perspektif patriarki Sylvia 

Walby, terlihat bahwa ketimpangan gender dilegitimasi melalui simbol, indeks, dan narasi yang tidak 

konfrontatif. Film ini menegaskan bahwa perjuangan kesetaraan gender tidak hanya berhadapan dengan 

individu, tetapi dengan struktur sosial yang bekerja secara sistemik dan berlapis (Walby, 1990; Wijaya 

& Winduwati, 2025). 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa film Dua Hati Biru merepresentasikan relasi kuasa gender 

melalui mekanisme yang bekerja halus dan berlapis dalam ranah kerja berupah, kerja rumah tangga, 

dan diskriminasi kerja. Kerja berupah tampil sebagai sumber legitimasi utama otoritas dalam keluarga, 

terlepas dari siapa pelakunya, sehingga kuasa tetap berporos pada kontrol atas sumber daya ekonomi. 

Kerja rumah tangga digambarkan sebagai fondasi keberlangsungan keluarga yang bersifat esensial, 

namun terus ditempatkan pada posisi subordinat karena dinaturalisasi sebagai kewajiban moral, 

terutama bagi perempuan. Diskriminasi kerja memperlihatkan bagaimana patriarki dilembagakan 

dalam dunia profesional melalui standar implisit yang membebani perempuan dengan identitas 

domestik, mendorong penyesuaian diri alih-alih perubahan struktur. Melalui analisis semiotika Peirce 

dalam perspektif patriarki Sylvia Walby, film ini tidak sekadar merefleksikan realitas sosial, tetapi juga 

mereproduksi ideologi gender yang mempertahankan hierarki nilai antara kerja produktif dan kerja 

reproduktif. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Akbar, F. N., Ramadhani, R. S., & Dewi, R. Z. (2025). Analisis semiotika John Fiske: Membedah 

makna kehadiran dalam film Beoning (2018). Jurnal SOMASI (Sosial Humaniora Komunikasi), 

6(2), 118–128. https://doi.org/10.53695/js.v6i2.1474 

Amalia, N., Afiyanti, D., Wibowo, W. L., Achdiani, Y., & Fatimah, S. N. (2025). Analisis disfungsi 

peran keluarga dalam representasi film Andai Ibu Tidak Menikah dengan Ayah. Liberosis: Jurnal 

Psikologi dan Bimbingan Konseling, 17(1), 441–450. 

https://ejournal.cibinstitut.com/index.php/liberosis/article/view/3880 

Bungin, B. (2007). Penelitian kualitatif: Komunikasi, ekonomi, kebijakan publik, dan ilmu sosial 

lainnya. Kencana. 

Creswell, J. W., & Creswell, J. D. (2017). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed 

methods approaches (5th ed.). Sage Publications. 

Dewanto, M. R. F., & Sanjaya, A. (2025). Resepsi penonton terhadap representasi maskulinitas 

hegemonik dalam tokoh utama film Argylle. Jurnal Indonesia: Manajemen Informatika dan 

Komunikasi, 6(3), 1575–1587. https://doi.org/10.63447/jimik.v6i3.1517 

Febryanti, V., Botifar, M., & Misriani, A. (2024). Analisis gender dalam novel Hati Suhita karya 

Khilma Anis (Disertasi doktoral). Institut Agama Islam Negeri Curup. 

https://doi.org/10.53695/js.v6i2.1474
https://ejournal.cibinstitut.com/index.php/liberosis/article/view/3880
https://doi.org/10.63447/jimik.v6i3.1517


Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 3 February 2026 
 

 

Husnah, A., Wahid, A., & Ulviani, M. (2025). Representasi bentuk budaya patriarki dalam film Tuhan 

Izinkan Aku Berdosa karya Hanung Bramantyo. Cakrawala Indonesia, 10(2), 184–197. 

Kaestiningtyas, I., Anaziah, S., & Amalia, G. F. (2021). Representasi gender inequality dalam film Kim 

Ji-Young, Born 1982: Analisis wacana kritis Sara Mills. Jurnal Ilmu Komunikasi, 10(2), 166–

176. 

Khair, J. (2025). Representasi wanita muslimah dalam film horor Indonesia Munkar tahun 2024: 

Analisis semiotika Roland Barthes. 

Moleong, L. J. (2017). Metodologi penelitian kualitatif. Remaja Rosdakarya. 

Murti, A. S. (2022). Representasi budaya patriarki dalam film Yuni. 

Putri, N. A., & Suparman, S. (2025). Analisis semiotika Roland Barthes: Representasi kesetaraan 

gender dalam film Dua Hati Biru. All Fields of Science Journal Liaison Academia and Society, 

5(2), 456–463. https://doi.org/10.58939/afosj-las.v5i2.892 

Salsabilla, S. N., Sa’diyah, L., Hermawan, A., & Hadi, S. (2025). Representasi novel Dua Garis Biru 

karya Lucia Priandarini dalam teori feminisme. Alfabeta: Jurnal Bahasa, Sastra, dan 

Pembelajarannya, 8(2), 389–401. https://doi.org/10.33503/alfabeta.v8i2.1356 

Salvadhy, A. F. (2024). Analisis resepsi Srikandi UII terhadap patriarki dalam film (Studi analisis 

resepsi film Habibie & Ainun 3). https://dspace.uii.ac.id/handle/123456789/51555 

Setyaningrum, A. N. A. (2023). Representasi dominasi patriarki dalam film Layla Majnun. Fakultas 

Dakwah dan Komunikasi, UIN Sunan Kalijaga. 

Simeona, J., & Sukendro, G. G. (2025). Representasi gender dalam serial Gadis Kretek: Analisis 

semiotika Roland Barthes. Kiwari, 4(1), 199–206. https://doi.org/10.24912/ki.v4i1.33752 

Sugiyono, D. (2013). Metode penelitian pendidikan: Pendekatan kuantitatif, kualitatif, dan R&D. 

Alfabeta. 

Taufik, A. (2017). Representasi patriarki dalam film Cinta Suci Zahrana. UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/27134 

Tri Utami, D. (2021). Representasi ideologi patriarki pada film Kim Ji-Young Born 1982. 

https://dspace.uii.ac.id/handle/123456789/52247 

Utami, H. P. (2025). Representasi gender dalam film Tuhan Izinkan Aku Berdosa. An-Nida: Jurnal 

Komunikasi Islam, 17(1), 43–60. https://doi.org/10.34001/an-nida.v17i1.7883 

Wardani, D. T. A., & Gusthini, M. (2025). The representation of patriarchy in the movie Enola Holmes 

1: A feminist literary criticism. Alinea: Jurnal Bahasa, Sastra, dan Pengajaran, 5(3), 945–956. 

https://doi.org/10.58218/alinea.v5i3.2019 

Wati, I., Ayuni, R. D., & Puspita, A. (2025). Analisis semiotika Roland Barthes: Representasi budaya 

patriarki dalam film Gadis Kretek. Komunikologi: Jurnal Ilmiah Ilmu Komunikasi, 22(1). 

https://doi.org/10.47007/jkomu.v22i01.1286 

Wijaya, C., & Winduwati, S. (2025). Representasi peran ayah domestik: Kajian semiotika Roland 

Barthes pada film Dua Hati Biru. https://doi.org/10.24912/ki.v4i2.35001 
 
 
 

 

 

 

https://doi.org/10.58939/afosj-las.v5i2.892
https://doi.org/10.33503/alfabeta.v8i2.1356
https://dspace.uii.ac.id/handle/123456789/51555
https://doi.org/10.24912/ki.v4i1.33752
https://dspace.uii.ac.id/handle/123456789/52247
https://doi.org/10.34001/an-nida.v17i1.7883
https://doi.org/10.58218/alinea.v5i3.2019
https://doi.org/10.47007/jkomu.v22i01.1286
https://doi.org/10.24912/ki.v4i2.35001

