
 

 

PENDAHULUAN 

Pendidikan merupakan salah satu instrumen penting dalam pembentukan karakter anak, 

khususnya melalui proses sosialisasi yang berlangsung di sekolah, yang tidak hanya menekankan 

penguasaan ilmu pengetahuan tetapi juga internalisasi nilai-nilai moral dan religius yang menjadi 

fondasi perilaku sehari-hari (Allison, 2024). Sekolah sebagai lembaga pendidikan formal memiliki 

kapasitas untuk membentuk norma dan etika melalui interaksi antara guru, siswa, serta lingkungan 

sekolah yang mendukung penerapan disiplin moral secara konsisten (Basmin, Nursaeni, Rahmadani, & 

Middin, 2025). Kajian terhadap praktik pendidikan Islam menunjukkan bahwa karakter siswa dapat 

dibangun melalui pendekatan pendidikan yang menekankan pemahaman nilai-nilai agama sebagai 

pedoman perilaku dalam kehidupan sosial, sekaligus sebagai mekanisme screening moral untuk 

mengidentifikasi dan menanggulangi perilaku yang menyimpang (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 

2023). Peran sekolah dalam konteks ini tidak sekadar mentransfer pengetahuan, tetapi juga menciptakan 

ruang di mana interaksi sosial dan pengalaman belajar saling memperkuat pembentukan kesadaran 

moral dan spiritual siswa secara terstruktur (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). 

Lingkungan sekolah yang kondusif terhadap pendidikan karakter dapat meningkatkan kesadaran 

moral siswa, baik dalam bentuk kepatuhan terhadap aturan maupun dalam pengembangan empati dan 

 
  Scripta Humanika: 

Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 
Vol. 1 No. 2 November 2025, Hal 202-211 

ISSN: 3110-892X (Print) ISSN: 3110-8911 (Electronic) 
Open Access:  https://scriptaintelektual.com/scripta-humanika/index 

Sekolah sebagai Ruang Sosialisasi dan Screening Moral: Kajian Konseptual 

Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter Anak 
 
Farah Qotrun Nada1*, Nur Khasanah2 

1-2 Universitas Islam Negeri KH. Abdurrahman Wahid Pekalongan, Indonesia 

email: farah.qotrun.nada24162@mhs.uingusdur.ac.id 1, nur.khasanah@uingusdur.ac.id2 

 

Article Info : 

Received: 

30-9-2025 
Revised:  

24-10-2025 

Accepted: 

26-11-2025 
 

 

 

Abstract 
Schools as formal educational institutions have a strategic function in shaping children's character 

through the socialization of moral values and behavioral screening, which emphasizes the holistic 

internalization of Islamic values. This study uses a conceptual approach to analyze how schools 

play a role in shaping character, assessing students' moral behavior, and working with families as 
educational partners. The results of the study show that the integration of Islamic value-based 

character education, the moral evaluation process by teachers, and family involvement in 

reinforcing values at home creates a comprehensive moral ecosystem. Schools become arenas for 

moral learning experiences, where children learn to evaluate their own actions, understand social 
consequences, and consistently internalize ethical values. This entire process prepares children to 

become individuals who are not only academically intelligent, but also morally mature, socially 

responsible, and highly spiritually aware. These findings emphasize the importance of synergy 
between schools, teachers, and families to support the formation of sustainable Islamic character.. 

 

Keywords: Children's Character, Islamic Education, School, Moral Socialization, Family 

Involvement. 

Abstrak 
Sekolah sebagai institusi pendidikan formal memiliki fungsi strategis dalam pembentukan karakter 

anak melalui sosialisasi nilai moral dan screening perilaku, yang menekankan penginternalisasian 
nilai-nilai Islam secara holistik. Penelitian ini menggunakan pendekatan konseptual untuk 

menganalisis bagaimana sekolah berperan dalam membentuk karakter, menilai perilaku moral 

siswa, dan bekerja sama dengan keluarga sebagai mitra pendidikan. Hasil kajian menunjukkan 

bahwa integrasi antara pendidikan karakter berbasis nilai Islami, proses evaluasi moral oleh guru, 
dan keterlibatan keluarga dalam penguatan nilai di rumah menciptakan ekosistem moral yang 

komprehensif. Sekolah menjadi arena pembelajaran pengalaman moral, di mana anak belajar 

menilai tindakan sendiri, memahami konsekuensi sosial, dan menginternalisasi nilai-nilai etis 

secara konsisten. Keseluruhan proses ini menyiapkan anak menjadi individu yang tidak hanya 
cerdas secara akademik, tetapi juga matang secara moral, bertanggung jawab sosial, dan memiliki 

kesadaran spiritual yang tinggi. Temuan ini menegaskan pentingnya sinergi antara sekolah, guru, 

dan keluarga untuk mendukung pembentukan karakter Islami yang berkelanjutan. 

 
Kata kunci:   Karakter Anak, Pendidikan Islam, Sekolah, Sosialisasi Moral, Keterlibatan Keluarga. 

 
©2022 Authors.. This work is licensed under a  Creative Commons Attribution-Non Commercial 4.0 

International License. 

(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/) 

https://scriptaintelektual.com/scripta-humanika/index
mailto:farah.qotrun.nada24162@mhs.uingusdur.ac.id1
mailto:nur.khasanah@uingusdur.ac.id


Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 2 November 2025 
 

 

tanggung jawab sosial (Basmin, Nursaeni, Rahmadani, & Middin, 2025). Implementasi program 

pendidikan karakter berbasis nilai Islam menekankan pembiasaan perilaku positif, pemahaman ajaran 

agama, serta pembentukan sikap kritis yang mampu membedakan perilaku baik dan buruk dalam 

kehidupan sehari-hari (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Pendidikan karakter 

tidak hanya bersifat normatif tetapi juga memerlukan strategi pedagogis yang mampu menanamkan 

nilai-nilai moral melalui pengalaman konkret, kegiatan ekstrakurikuler, dan interaksi sosial yang 

memadai (Herlina, Arismunandar, & Tolla, 2024). Sekolah menjadi sarana utama yang memfasilitasi 

sosialisasi moral sekaligus menjadi filter atau screening yang mendorong pembentukan identitas moral 

siswa sejak dini (Kristina, 2019). 

Perspektif pendidikan Islam menawarkan kerangka konseptual yang menekankan pentingnya 

internalisasi nilai-nilai etika dan akhlak mulia sebagai bagian integral dari proses pembelajaran formal, 

di mana setiap aktivitas di sekolah diarahkan untuk menguatkan karakter siswa secara holistik (Ilmi, 

Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Melalui pemahaman prinsip-prinsip Islam, siswa diajarkan untuk 

mengembangkan tanggung jawab terhadap diri sendiri, keluarga, dan masyarakat, sekaligus 

menumbuhkan kemampuan refleksi moral dalam menilai keputusan dan perilaku mereka (Indriyani & 

Ishomuddin, 2022). Penelitian membandingkan kecerdasan moral siswa di sekolah reguler dan sekolah 

Islam terpadu menunjukkan adanya perbedaan signifikan dalam pengembangan nilai etika dan 

kepatuhan terhadap norma sosial, yang menegaskan efektivitas pendekatan berbasis agama dalam 

membentuk karakter anak (Kristina, 2019). Hal ini menegaskan bahwa pendidikan karakter dalam 

konteks Islam bukan sekadar tambahan kurikulum, tetapi menjadi esensi yang menentukan kualitas 

pembelajaran moral di sekolah (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). 

Kegiatan sekolah yang terstruktur untuk pembentukan karakter meliputi pengembangan program 

moral, pengawasan perilaku siswa, serta penerapan metode penguatan nilai yang konsisten, sehingga 

proses sosialisasi moral menjadi lebih efektif dan terukur (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & 

Bahruddin, 2024). Sekolah berperan sebagai mediator antara nilai-nilai keluarga dan tuntutan sosial 

yang lebih luas, di mana interaksi antar siswa dan guru membentuk norma kolektif yang menjadi 

pedoman perilaku dalam kehidupan sehari-hari (Basmin, Nursaeni, Rahmadani, & Middin, 2025). 

Penerapan nilai-nilai religius dalam kurikulum tidak hanya meningkatkan kesadaran spiritual, tetapi 

juga mempersiapkan siswa untuk menghadapi tantangan moral yang kompleks di era modernisasi dan 

globalisasi (Herlina, Arismunandar, & Tolla, 2024). Sekolah berfungsi sebagai ruang integratif yang 

menyatukan pendidikan akademik dan pembentukan karakter, sehingga siswa memperoleh landasan 

moral yang kokoh dan mampu menerapkannya dalam kehidupan sosial (Allison, 2024). 

Pendidikan karakter berbasis Islam memerlukan pendekatan yang berkelanjutan, mulai dari 

pembiasaan perilaku positif di kelas hingga penguatan nilai melalui kegiatan ekstrakurikuler yang 

menumbuhkan tanggung jawab sosial dan kepedulian terhadap lingkungan (Ilmi, Wanayati, Hasanah, 

& Arifin, 2023). Sekolah sebagai institusi sosial memiliki tanggung jawab untuk memastikan bahwa 

semua siswa mengalami proses sosialisasi yang adil dan merata, sehingga potensi moral setiap individu 

dapat berkembang secara optimal tanpa diskriminasi (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). Penelitian 

terdahulu menunjukkan bahwa internalisasi nilai melalui praktik sehari-hari, seperti disiplin, kerja 

sama, dan toleransi, merupakan strategi efektif dalam mempersiapkan siswa menghadapi dilema moral 

dan sosial di masa depan (Indriyani & Ishomuddin, 2022). Proses ini menekankan pentingnya screening 

moral sebagai mekanisme preventif yang membantu mendeteksi perilaku negatif dan memberikan 

intervensi yang tepat sejak dini (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). 

Sekolah Islam terpadu menunjukkan efektivitas tinggi dalam membentuk karakter anak melalui 

penggabungan pendidikan akademik dan religius, di mana pembelajaran etika dan moral tidak hanya 

teoritis tetapi juga praktis melalui kegiatan keseharian siswa (Kristina, 2019). Peran guru menjadi 

sentral sebagai fasilitator yang mampu menanamkan nilai-nilai karakter melalui teladan, pembiasaan, 

dan evaluasi berkelanjutan, sehingga pembentukan moral tidak berhenti pada pengajaran normatif saja 

(Allison, 2024). Interaksi sosial yang terjadi di sekolah juga memberikan peluang bagi siswa untuk 

mengembangkan empati, toleransi, dan kemampuan mengambil keputusan yang sesuai dengan nilai 

moral yang dianut (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). Dengan memanfaatkan lingkungan sekolah 

sebagai ruang belajar yang mendukung penguatan karakter, proses sosialisasi moral menjadi lebih 

sistematis dan terarah (Basmin, Nursaeni, Rahmadani, & Middin, 2025). 

Penguatan karakter melalui pendidikan Islam memiliki dampak signifikan terhadap kemampuan 

anak dalam menghadapi tantangan sosial dan tekanan lingkungan, di mana siswa yang terbiasa dengan 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 2 November 2025 
 

 

nilai-nilai moral cenderung menunjukkan perilaku pro-sosial dan kepatuhan terhadap norma yang 

berlaku (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Model pendidikan ini menekankan pentingnya 

peran guru, keluarga, dan masyarakat dalam membentuk ekosistem moral yang mendukung 

internalisasi nilai, sehingga anak dapat mengembangkan karakter yang berintegritas dan konsisten 

dengan ajaran agama (Herlina, Arismunandar, & Tolla, 2024). Evaluasi empiris di berbagai sekolah 

menunjukkan bahwa kombinasi pendidikan akademik dan religius meningkatkan kemampuan siswa 

dalam menghadapi dilema moral secara kritis dan bertanggung jawab (Kristina, 2019). Hal ini 

menegaskan perlunya pendekatan pendidikan yang komprehensif, di mana sekolah menjadi pusat 

sosialisasi sekaligus screening moral untuk membentuk karakter anak secara utuh (Kamaluddin, 

Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). 

Kesadaran moral yang dibentuk sejak usia dini melalui pendidikan di sekolah terbukti memiliki 

pengaruh jangka panjang terhadap perilaku individu di masyarakat, termasuk pengembangan empati, 

kepedulian sosial, dan kesadaran etika dalam berbagai situasi kehidupan (Indriyani & Ishomuddin, 

2022). Sekolah sebagai ruang sosialisasi moral berfungsi untuk memberikan pengalaman belajar yang 

memadai dalam menanamkan nilai-nilai karakter secara konsisten, sehingga anak tidak hanya 

memahami teori tetapi juga mampu mengaplikasikannya dalam interaksi sosial sehari-hari (Allison, 

2024). Penelitian terdahulu menekankan bahwa pendidikan karakter yang efektif harus melibatkan 

pendekatan holistik, integrasi nilai agama, pengawasan perilaku, serta evaluasi rutin untuk memastikan 

bahwa nilai-nilai moral tertanam secara mendalam (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). Dengan 

membangun ekosistem pendidikan yang mendukung pembentukan karakter, sekolah mampu 

menyiapkan generasi yang tidak hanya cerdas secara akademik tetapi juga kuat secara moral dan 

spiritual (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif konseptual dengan metode kajian pustaka dan 

analisis literatur untuk menelaah peran sekolah sebagai ruang sosialisasi dan screening moral dalam 

pembentukan karakter anak, khususnya dalam perspektif pendidikan Islam, dengan menekankan 

pemahaman teori, konsep, dan praktik pendidikan karakter yang telah diuraikan dalam literatur 

akademik terkini. Analisis dilakukan melalui sintesis dari berbagai sumber primer dan sekunder, 

termasuk jurnal ilmiah, buku, dan artikel yang relevan, untuk mengidentifikasi prinsip-prinsip 

pendidikan Islam yang menjadi basis pembentukan karakter moral siswa serta strategi implementasinya 

di lingkungan sekolah. Penelitian berfokus pada interpretasi kritis terhadap konsep, teori, dan model 

pendidikan karakter, termasuk nilai-nilai religius, etika, dan norma sosial yang dikembangkan di 

sekolah, tanpa menggunakan data empiris lapangan, sehingga memungkinkan pemahaman mendalam 

mengenai mekanisme sosialisasi moral dan screening perilaku dari perspektif teoritis. Hasil analisis 

disusun secara naratif, menekankan hubungan antara pendidikan karakter berbasis Islam, fungsi sekolah 

sebagai mediator sosial, dan proses internalisasi moral dalam diri anak, sehingga menghasilkan 

kerangka konseptual yang komprehensif untuk pengembangan strategi pendidikan karakter di sekolah. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sekolah sebagai Lembaga Sosialisasi Moral dalam Pendidikan Islam 

Sekolah merupakan lembaga formal yang berfungsi sebagai ruang sosialisasi anak, di mana 

interaksi antara guru, siswa, dan lingkungan sekolah menjadi sarana utama pembentukan karakter dan 

internalisasi nilai moral yang mendasar, termasuk pemahaman terhadap etika sosial dan ajaran agama 

Islam yang mengatur perilaku sehari-hari (Norlena, 2015; Allison, 2024). Proses sosialisasi ini 

melibatkan penerapan disiplin, pengajaran norma, serta kegiatan-kegiatan yang mendukung 

perkembangan spiritual dan moral siswa, sehingga sekolah tidak hanya menjadi tempat belajar 

akademik tetapi juga ruang pengembangan identitas moral dan etika (Hayati, Suyatno, & Susatya, 

2020). 

Sosialisasi moral diarahkan pada internalisasi nilai-nilai religius, kepatuhan terhadap aturan, dan 

pengembangan akhlak yang selaras dengan prinsip-prinsip Al-Qur’an dan Hadis, yang mempersiapkan 

anak menghadapi tantangan sosial secara bijak (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Sosialisasi 

moral di sekolah berkontribusi signifikan terhadap pembentukan perilaku pro-sosial, termasuk empati, 

tanggung jawab, dan kepedulian terhadap sesama, yang menjadi fondasi karakter Islami yang matang 

(Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 2 November 2025 
 

 

Interaksi sosial di sekolah menjadi wahana utama bagi siswa untuk mempelajari aturan, 

memahami konsekuensi dari perilaku mereka, dan menyesuaikan diri dengan norma kolektif yang 

berlaku, sehingga pembentukan karakter tidak hanya bersifat instruksional tetapi juga praktis dan 

kontekstual (Ramin, 2020). Guru berperan sebagai fasilitator moral yang membimbing siswa dalam 

memahami nilai-nilai etika melalui teladan, penguatan perilaku positif, dan evaluasi secara 

berkelanjutan, sehingga siswa dapat menginternalisasi nilai-nilai moral secara mendalam (Maslani, 

Basyari, Rohmatulloh, & Nuroh, 2023). Lingkungan sekolah yang kondusif, termasuk kurikulum yang 

mendukung pendidikan karakter, menjadi faktor kunci yang memungkinkan sosialisasi moral 

berlangsung efektif, karena anak dapat belajar nilai-nilai religius dan sosial secara sistematis dan 

menyeluruh (Herlina, Arismunandar, & Tolla, 2024). Penelitian membandingkan kecerdasan moral 

siswa di sekolah reguler dan sekolah Islam terpadu menunjukkan perbedaan yang signifikan, di mana 

siswa di sekolah berbasis Islam cenderung memiliki kesadaran moral yang lebih tinggi dan kemampuan 

menilai konsekuensi sosial dari tindakan mereka lebih baik (Kristina, 2019). 

Pendidikan karakter berbasis Islam menekankan pembiasaan perilaku positif melalui kegiatan 

sehari-hari di sekolah, termasuk doa bersama, pembiasaan etika dalam interaksi sosial, dan penguatan 

nilai tanggung jawab dalam tugas akademik dan non-akademik, sehingga pembelajaran moral tidak 

berhenti pada teori tetapi terealisasi dalam praktik nyata (Miftahuddin, Aman, & Yuliantri, 2024). 

Proses ini memungkinkan siswa untuk mengenali diri, memahami batas-batas moral, dan 

menginternalisasi nilai-nilai kebaikan yang akan menjadi pedoman perilaku mereka di luar lingkungan 

sekolah (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Kajian literatur menekankan bahwa sinergi antara 

guru, sekolah, dan keluarga sangat penting untuk memperkuat proses sosialisasi moral, sehingga nilai-

nilai karakter Islami dapat tertanam secara konsisten dan mendalam (Kumala & Faslah, 2025; Muzakki, 

Al-Hikami, Pramono, Matiyah, & Basuki, 2023). Data berikut menunjukkan persepsi guru terhadap 

efektivitas pendidikan karakter di sekolah berbasis Islam: 

 

Tabel 1. Persepsi Guru terhadap Efektivitas Pendidikan Karakter di Sekolah Berbasis Islam 

 

Aspek Pendidikan Karakter Persentase Guru Menilai Efektif (%) 

Pembiasaan Shalat dan Doa 85% 

Penguatan Nilai Kejujuran 78% 

Tanggung Jawab Sosial 82% 

Kedisiplinan Akademik 75% 

Source: Maslani et al., (2023), Ilmi et al., (2023), Kristina, (2019), Hayati et al., (2020) 

 

Penguatan karakter melalui kegiatan di sekolah terbukti meningkatkan kesadaran moral siswa 

secara signifikan, di mana siswa yang terbiasa dengan pembiasaan nilai Islami menunjukkan perilaku 

yang lebih disiplin, bertanggung jawab, dan peduli terhadap lingkungan sekitar (Basmin, Nursaeni, 

Rahmadani, & Middin, 2025). Proses sosialisasi yang sistematis ini menjadi pondasi untuk 

pengembangan karakter yang matang, karena anak belajar mengidentifikasi perilaku yang baik dan 

buruk melalui praktik nyata dan bimbingan langsung dari guru (Miftahuddin, Aman, & Yuliantri, 2024). 

Model pendidikan ini menekankan pentingnya integrasi nilai akademik, sosial, dan religius, sehingga 

karakter Islami terbentuk secara utuh dan dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari (Allison, 

2024). Sekolah yang mampu menyatukan pembelajaran akademik dan penguatan nilai moral 

menghasilkan siswa yang lebih siap menghadapi tantangan sosial dan moral di masyarakat (Ramin, 

2020). 

Sekolah juga berperan sebagai arena untuk mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan 

refleksi moral, di mana siswa diajak untuk menilai perilaku mereka sendiri, menganalisis konsekuensi 

tindakan, dan memahami implikasi sosial dari keputusan yang diambil (Indriyani & Ishomuddin, 2022). 

Pendekatan ini memungkinkan anak untuk memahami bahwa nilai moral bukan sekadar aturan yang 

harus diikuti, tetapi prinsip yang membimbing interaksi sosial dan membentuk karakter yang 

berintegritas (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Literasi moral yang diperoleh 

dari sosialisasi di sekolah juga membantu siswa mengembangkan empati, toleransi, dan kemampuan 

mengambil keputusan yang selaras dengan nilai-nilai Islam (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 2 November 2025 
 

 

Hasil kajian menunjukkan bahwa integrasi nilai religius dalam kegiatan sekolah memfasilitasi 

internalisasi moral yang lebih efektif dibandingkan pendidikan karakter yang bersifat sekuler semata 

(Kristina, 2019). 

Interaksi dengan teman sebaya dalam konteks sekolah menjadi medium bagi anak untuk menguji, 

mempraktikkan, dan menyesuaikan nilai-nilai moral yang dipelajari, sehingga pembelajaran karakter 

menjadi dinamis dan adaptif terhadap situasi sosial (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). Kegiatan 

kelompok, proyek sosial, dan pembiasaan sikap etis dalam interaksi harian memberi kesempatan bagi 

siswa untuk merasakan konsekuensi nyata dari perilaku mereka dan memperkuat pemahaman nilai 

moral secara praktis (Muzakki, Al-Hikami, Pramono, Matiyah, & Basuki, 2023). Guru memiliki peran 

strategis sebagai pengarah dan evaluator perilaku, yang memastikan bahwa interaksi sosial di sekolah 

mendukung internalisasi nilai moral secara konsisten (Maslani, Basyari, Rohmatulloh, & Nuroh, 2023). 

Anak yang mengalami sosialisasi moral intensif cenderung lebih mampu mengendalikan emosi, 

memahami perspektif orang lain, dan bertindak secara etis dalam kehidupan sehari-hari (Allison, 2024). 

Penguatan nilai moral melalui sekolah juga mencakup pembelajaran tentang tanggung jawab 

sosial, di mana anak diajarkan untuk berperan aktif dalam kegiatan sosial yang bermanfaat bagi 

masyarakat sekitar, sehingga pembentukan karakter tidak hanya bersifat individual tetapi juga kolektif 

(Luthfianah, Roifah, Rofiqoh, & Noor, 2024). Aktivitas ini mencerminkan prinsip pendidikan Islam 

yang menekankan keseimbangan antara pengembangan diri, hubungan sosial, dan kepedulian terhadap 

lingkungan (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Siswa yang terlibat aktif dalam kegiatan sosial 

di sekolah menunjukkan peningkatan kesadaran moral sebesar 70–85% dibandingkan siswa yang tidak 

terlibat (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Hal ini menegaskan bahwa sekolah 

sebagai ruang sosialisasi moral mampu menghasilkan dampak nyata dalam pembentukan karakter anak, 

sehingga mereka siap menghadapi tantangan sosial dan moral di masyarakat (Hayati, Suyatno, & 

Susatya, 2020). 

Pendekatan konseptual pendidikan karakter di sekolah Islam menekankan kontinuitas dan 

konsistensi, di mana nilai-nilai moral diterapkan secara berulang melalui pembiasaan, penguatan, dan 

evaluasi rutin yang melibatkan guru, teman sebaya, dan keluarga sebagai mitra pendidikan (Kumala & 

Faslah, 2025). Sinergi ini menciptakan ekosistem moral yang kokoh, sehingga anak tidak hanya 

memahami teori moral tetapi mampu mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari (Muzakki, Al-

Hikami, Pramono, Matiyah, & Basuki, 2023). Implementasi nilai religius, etika, dan norma sosial secara 

terpadu memastikan pembentukan karakter, mempersiapkan siswa untuk menjadi individu yang 

bertanggung jawab, jujur, dan peduli terhadap sesama (Miftahuddin, Aman, & Yuliantri, 2024). Kajian 

literatur menegaskan bahwa sosialisasi moral di sekolah tidak dapat dipisahkan dari peran aktif guru, 

kurikulum yang mendukung, serta interaksi sosial yang menumbuhkan kesadaran etis dan spiritual anak 

(Ramin, 2020). 

 

Sekolah sebagai Agen Screening Moral dalam Pembentukan Karakter Anak 

Screening moral di sekolah menjadi mekanisme penting yang memungkinkan pendidik tidak 

hanya menyosialisasikan nilai-nilai moral kepada siswa, tetapi juga mengidentifikasi dan 

mengintervensi perilaku yang menyimpang dari norma moral yang telah ditetapkan dalam kurikulum 

pendidikan karakter, sehingga sekolah memainkan peran preventif sekaligus promotif dalam 

pembangunan karakter siswa (Allison, 2024). Mekanisme ini berjalan melalui proses bimbingan, 

pengawasan, dan evaluasi perilaku siswa secara terus-menerus sehingga aspek moral siswa terpantau 

dan dikembangkan secara simultan bersama pembelajaran akademik (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & 

Arifin, 2023). 

Screening moral menyiratkan peran guru sebagai agen evaluasi moral yang siap memberikan 

umpan balik dan koreksi terhadap perilaku negatif siswa serta membimbing mereka ke arah perilaku 

yang beretika dan bertanggung jawab (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). 

Pendekatan screening moral ini tidak hanya dilakukan melalui pengamatan formal, tetapi juga melalui 

kegiatan rutin seperti diskusi kelas, renungan moral, kegiatan ekstrakurikuler yang terencana, serta 

refleksi personal siswa terhadap nilai-nilai yang sedang diperkuat di sekolah (Hayati, Suyatno, & 

Susatya, 2020). 

Persepsi guru secara langsung dapat mencerminkan efektivitas screening moral di sekolah dan 

bagaimana proses tersebut dipahami serta dioperasionalkan dalam praktik pendidikan karakter di 

lingkungan formal pendidikan Islam, khususnya pada jenjang sekolah dasar (Siregar et al., 2024). Data 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 2 November 2025 
 

 

berikut menunjukkan persepsi guru terhadap pendidikan karakter di Madrasah Ibtidaiyah, yang 

mencerminkan tingkat pemahaman dan penerapan nilai moral yang diajarkan di sekolah: 

 

Tabel 2. Persepsi Guru Tentang Pendidikan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 1 

Deli Serdang 

 

Kategori Persepsi Persentase (%) 

Baik Sekali 36,67 

Baik 36,67 

Sedang 26,67 

Kurang/Kurang Sekali 0 

Source: Siregar, et al. (2024) 

 

Tabel di atas menunjukkan bahwa persepsi guru terhadap pendidikan karakter berada pada 

kategori “baik sampai sangat baik” mayoritas, yang menjadi indikator awal bahwa screening moral di 

sekolah berbasis Islam dapat dijalankan dengan efektif apabila guru memahami dan menerapkan 

nilai-nilai moral secara konsisten dalam kegiatan pembelajaran maupun pembiasaan harian siswa 

(Siregar et al., 2024). Persepsi yang relatif positif ini mencerminkan adanya kesiapan guru dalam 

melakukan evaluasi moral terhadap siswa, sekaligus menunjukkan bahwa nilai-nilai karakter yang 

diajarkan dapat terserap hingga pada tingkat sikap dan pertimbangan moral peserta didik (Siregar et al., 

2024). Pemahaman guru akan aspek moral knowing, moral feeling, dan moral behavior penting untuk 

memastikan bahwa proses screening moral tidak hanya bersifat deskriptif tetapi juga diagnostik untuk 

meningkatkan efektivitas pendidikan karakter yang sedang berlangsung (Indriyani & Ishomuddin, 

2022; Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Screening moral menjadikan sekolah 

sebagai ruang di mana perilaku siswa diukur terhadap tolok ukur nilai yang telah ditetapkan, sehingga 

setiap perilaku negatif dapat ditangani dengan strategi pendidikan moral yang tepat (Allison, 2024). 

Mekanisme screening moral di lembaga pendidikan Islam seringkali diperkaya dengan 

pendekatan religius, di mana nilai-nilai ajaran Islam dijadikan acuan normatif dalam menilai perilaku 

siswa, sehingga proses evaluasi moral tidak hanya mengacu pada norma sosial umum tetapi juga prinsip 

moral religius yang mendalam (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Melalui pendekatan ini, 

siswa tidak hanya belajar tentang apa yang benar dan salah, tetapi juga memahami alasan normatif 

dibalik nilai tersebut, yang memperkuat internalisasi moral secara personal dan spiritual (Indriyani & 

Ishomuddin, 2022). Screening moral menjadi instrumen dinamika interaksi di sekolah, di mana guru 

tidak hanya memberikan penilaian tetapi juga peran sebagai teladan moral yang harus mampu 

mengarahkan siswa pada pemahaman nilai-nilai moral Islam dengan cara yang kontekstual dan aplikatif 

(Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Literasi moral yang kuat ini membantu siswa 

mampu menghadapi dilema etis di luar sekolah, karena mereka telah terbiasa melakukan refleksi dan 

evaluasi terhadap perilaku sosial mereka sejak dini (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). 

Pengintegrasian nilai religius ke dalam proses screening moral juga tercermin dalam model 

pembelajaran yang menanamkan nilai-nilai karakter melalui praktik ibadah, kunjungan religius, dan 

kegiatan sosial berbasis ajaran Islam, sehingga siswa tidak hanya memahami moralitas secara teoritis 

tetapi juga mempraktikkannya dalam konteks nyata (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). 

Pendekatan ini selaras dengan prinsip pendidikan karakter Islam yang menekankan pembentukan 

akhlak mulia sebagai inti dari kehidupan sosial yang beradab, sehingga screening moral yang dilakukan 

di sekolah menjadi reflektor dari realitas hidup bermasyarakat yang sarat dengan tantangan moral 

(Allison, 2024). Screening moral di sekolah berbasis Islam juga berperan sebagai jembatan antara 

pendidikan formal dan pengalaman hidup anak, sehingga keterkaitan antara nilai yang diajarkan di 

sekolah dan konteks kehidupan nyata menjadi lebih kuat (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & 

Bahruddin, 2024). Proses ini tidak hanya menilai tingkat pemahaman nilai moral, tetapi juga 

kemampuan siswa dalam menerapkan nilai tersebut secara konsisten dalam kehidupan sosial mereka 

(Indriyani & Ishomuddin, 2022). 

Pentingnya screening moral juga tercermin dalam kajian literatur yang menunjukkan bahwa 

tanpa evaluasi moral yang sistematis di sekolah, pendidikan karakter cenderung stagnan pada tataran 

teori, sehingga tidak memiliki efek signifikan terhadap perubahan perilaku siswa di luar lingkungan 

sekolah (Ramin, 2020; Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Karenanya, screening moral yang 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 2 November 2025 
 

 

terintegrasi pada semua aspek kehidupan sekolah menjadi faktor pembeda antara pendidikan karakter 

yang hanya formal dan yang benar-benar mampu mengubah pola pikir dan perilaku siswa secara holistik 

(Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). Model pendidikan karakter Islam yang efektif harus melibatkan 

proses monitoring, evaluasi, dan tindak lanjut yang komprehensif sehingga nilai-nilai moral tidak hanya 

dihargai tetapi juga dipraktikkan dengan penuh tanggung jawab (Allison, 2024; Kamaluddin, Sa’diyah, 

Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Screening moral menjadi kunci agar setiap upaya pendidikan karakter 

menghasilkan lulusan yang tidak hanya cerdas akademik tetapi juga kuat secara moral dan etis 

(Indriyani & Ishomuddin, 2022). 

Proses screening moral di sekolah juga perlu didukung oleh lingkungan sekolah yang kondusif, 

di mana aturan dan praktik pendidikan karakter diinternalisasikan melalui budaya sekolah yang kuat 

dan sistem nilai yang konsisten (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020; Norlena, 2015). Budaya sekolah 

yang kuat memberikan ruang bagi siswa untuk mengalami pengalaman moral secara langsung melalui 

kegiatan keseharian, sehingga evaluasi moral bukan sekadar pengukuran, tetapi pembelajaran 

kehidupan yang berkesinambungan (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Pendidikan karakter 

yang dibangun melalui budaya sekolah ini menekankan keterlibatan aktif seluruh pemangku 

kepentingan, termasuk guru, siswa, dan orang tua, yang menciptakan ekosistem moral terpadu di 

lingkungan pendidikan (Kumala & Faslah, 2025). Mekanisme screening moral pun menjadi bagian 

integral dari sistem budaya sekolah, di mana norma moral dan etika menjadi dasar interaksi, 

pengambilan keputusan, dan penyelesaian konflik di lingkungan sekolah (Allison, 2024). 

Proses screening moral tidak hanya sebatas observasi perilaku negatif, tetapi juga mendorong 

pembelajaran reflektif yang menuntut siswa untuk menilai tindakan mereka sendiri, menyadari 

dampaknya, dan merencanakan perbaikan diri secara mandiri (Indriyani & Ishomuddin, 2022). Refleksi 

moral ini dapat difasilitasi melalui kegiatan seperti diskusi kelas, jurnal reflektif, mentoring, dan 

kegiatan penguatan spiritual yang secara konsisten dilakukan di sekolah berbasis Islam (Ilmi, Wanayati, 

Hasanah, & Arifin, 2023). Guru sebagai pembimbing moral harus mampu menciptakan ruang dialog 

yang aman dan terbuka bagi siswa untuk mengeksplorasi nilai-nilai moral, menimbang pilihan tindakan, 

dan menginternalisasi hasil refleksi tersebut dalam kehidupan sehari-hari (Kamaluddin, Sa’diyah, 

Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Screening moral menjadi proses dinamis yang tidak hanya menilai 

tetapi juga mendidik, sehingga siswa tumbuh menjadi pribadi yang matang secara moral dan spiritual 

(Allison, 2024). 

Peran screening moral dalam pembentukan karakter juga dilihat sebagai salah satu strategi untuk 

mengurangi perilaku negatif seperti bullying, perundungan, dan tindakan tidak etis lainnya, karena 

siswa yang menjalani evaluasi moral cenderung memiliki kesadaran etis yang lebih luas dan 

kemampuan mengendalikan perilaku mereka (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). Screening moral 

yang terencana membantu sekolah menyediakan respons edukatif terhadap perilaku negatif, bukan 

hanya hukuman, sehingga pembelajaran moral menjadi pengalaman transformatif bagi siswa (Allison, 

2024). Proses ini mendukung pembentukan karakter siswa yang tidak hanya patuh pada aturan tetapi 

juga memiliki landasan moral internal yang kuat, sehingga membuat mereka mampu bertindak etis 

bahkan ketika tidak diawasi secara langsung (Indriyani & Ishomuddin, 2022). Ketika screening moral 

dipadukan dengan pembelajaran nilai yang sistematis dan holistik, sekolah mampu menghasilkan 

generasi yang tidak hanya cerdas secara pengetahuan, tetapi kuat dalam integritas moral dan 

bertanggung jawab secara sosial (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). 

Screening moral di sekolah dapat dilihat sebagai upaya strategis dalam menghadapi tantangan 

globalisasi dan perubahan sosial yang cepat, di mana nilai-nilai moral siswa diuji oleh banyak pengaruh 

eksternal yang berbeda (Herlina, Arismunandar, & Tolla, 2024). Sekolah sebagai lembaga pendidikan 

mampu menyediakan pedoman nilai yang stabil dan konsisten yang membantu siswa menavigasi 

kompleksitas moral zaman modern tanpa kehilangan akar nilai agama yang menjadi landasan karakter 

mereka (Allison, 2024). Integrasi antara screening moral dan sosialisasi nilai yang efektif membentuk 

siswa menjadi agen perubahan moral yang mampu memberikan kontribusi positif bagi masyarakat luas 

(Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Hal ini menunjukkan bahwa peran sekolah tidak hanya 

berhenti pada transfer pengetahuan tetapi lebih jauh menjadi penyangga utama dalam pembangunan 

moral generasi masa depan (Basmin, Nursaeni, Rahmadani, & Middin, 2025). 

 

 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 2 November 2025 
 

 

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dan Keterlibatan Keluarga dalam Pembentukan Karakter 

Anak 

Integrasi nilai pendidikan Islam di sekolah memerlukan kolaborasi antara guru, kurikulum, dan 

seluruh kegiatan sekolah sehingga setiap aspek pembelajaran mendukung internalisasi karakter Islami 

yang holistik, termasuk sikap jujur, disiplin, dan peduli terhadap sesama (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & 

Arifin, 2023). Guru sebagai fasilitator berperan dalam menanamkan nilai-nilai religius melalui metode 

pembelajaran aktif, praktik ibadah, dan penguatan etika sosial yang dijadikan bagian dari rutinitas 

harian siswa, sehingga pembelajaran moral menjadi bagian alami dari kehidupan sekolah (Kamaluddin, 

Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024).  

Penerapan nilai Islami yang konsisten dapat meningkatkan kesadaran moral siswa serta 

kemampuan mereka dalam menilai konsekuensi sosial dari perilaku yang dilakukan (Allison, 2024). 

Proses ini membentuk kerangka moral internal yang menjadi panduan anak dalam menghadapi dilema 

etis di luar sekolah, sekaligus memperkuat identitas religius mereka (Maslani, Basyari, Rohmatulloh, 

& Nuroh, 2023). 

Keterlibatan keluarga menjadi faktor pendukung utama dalam pendidikan karakter, karena 

pembelajaran moral yang terjadi di sekolah akan lebih efektif jika mendapat penguatan di rumah melalui 

pembiasaan nilai Islami, bimbingan spiritual, dan pengawasan perilaku anak sehari-hari (Kumala & 

Faslah, 2025; Muzakki, Al-Hikami, Pramono, Matiyah, & Basuki, 2023). Sinergi antara sekolah dan 

keluarga menciptakan kontinuitas nilai, di mana anak mengalami konsistensi norma moral baik di 

lingkungan formal maupun informal, sehingga internalisasi karakter berjalan lebih kuat dan menyeluruh 

(Luthfianah, Roifah, Rofiqoh, & Noor, 2024). Siswa yang mendapatkan dukungan moral dari orang tua 

dan guru memiliki kemampuan lebih baik dalam mengendalikan diri, mengambil keputusan etis, dan 

menunjukkan perilaku pro-sosial (Miftahuddin, Aman, & Yuliantri, 2024). Hal ini menegaskan bahwa 

integrasi sekolah, keluarga, dan komunitas menjadi kunci dalam membentuk karakter anak yang stabil 

dan responsif terhadap tantangan sosial (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). 

Sekolah dapat menggunakan model pembelajaran karakter yang terstruktur, termasuk 

pembiasaan etika, penguatan nilai religius, mentoring, dan kegiatan sosial berbasis ajaran Islam, 

sehingga anak belajar menerapkan nilai-nilai moral dalam konteks nyata (Maslani, Basyari, 

Rohmatulloh, & Nuroh, 2023). Data berikut menunjukkan tingkat keterlibatan keluarga dalam 

pendidikan karakter anak di Madrasah Ibtidaiyah di Indonesia, sebagai indikasi penguatan nilai moral 

melalui sinergi rumah-sekolah: 

 

Tabel 3. Tingkat Keterlibatan Keluarga dalam Pendidikan Karakter Anak di Madrasah 

Ibtidaiyah 

 

Tingkat Keterlibatan Persentase (%) 

Sangat Tinggi 40% 

Tinggi 35% 

Sedang 20% 

Rendah 5% 

Sumber: Luthfianah, et al. (2024) 

 

Tabel ini menunjukkan bahwa sebagian besar keluarga berperan aktif dalam mendukung 

pendidikan karakter, yang berimplikasi pada keberhasilan proses sosialisasi dan screening moral di 

sekolah, sehingga anak memiliki dasar moral yang kuat sejak dini (Luthfianah, Roifah, Rofiqoh, & 

Noor, 2024). Keterlibatan keluarga membantu memperkuat nilai-nilai karakter yang diajarkan di 

sekolah, misalnya kejujuran, tanggung jawab, disiplin, dan empati, melalui kegiatan sehari-hari, 

pengawasan, dan diskusi nilai moral (Kumala & Faslah, 2025). Kolaborasi ini memungkinkan anak 

menginternalisasi nilai moral dengan lebih efektif karena pengalaman pembelajaran di sekolah 

diperkuat oleh praktik nyata di rumah (Muzakki, Al-Hikami, Pramono, Matiyah, & Basuki, 2023). Studi 

literatur menunjukkan bahwa interaksi antara guru dan orang tua berkontribusi pada pembentukan 

perilaku moral yang konsisten, sehingga anak mampu menyesuaikan diri dengan norma sosial dan 

religius secara seimbang (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 2 November 2025 
 

 

Sekolah juga dapat memanfaatkan program mentoring dan bimbingan karakter, di mana guru dan 

orang tua bekerja sama membimbing anak melalui refleksi moral, diskusi nilai, dan penguatan sikap 

etis dalam kegiatan sekolah dan rumah (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Melalui 

metode ini, anak belajar menilai tindakan sendiri, memahami konsekuensi dari perilaku, serta 

mengembangkan tanggung jawab moral yang matang (Allison, 2024). Integrasi nilai pendidikan Islam 

dengan partisipasi keluarga menciptakan pengalaman pembelajaran holistik, sehingga karakter Islami 

terbentuk secara menyeluruh dan relevan dengan kehidupan sosial sehari-hari (Miftahuddin, Aman, & 

Yuliantri, 2024). Sinergi ini berperan dalam membangun kesadaran moral, ketahanan spiritual, dan 

perilaku pro-sosial yang konsisten di berbagai situasi (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). 

Penerapan pendidikan karakter berbasis nilai Islami dan keterlibatan keluarga juga 

memungkinkan sekolah menjadi arena evaluasi moral yang terus-menerus, di mana perilaku siswa 

dipantau, dievaluasi, dan dikoreksi secara konstruktif sehingga proses pembelajaran moral bersifat 

adaptif (Allison, 2024). Screening moral ini mendukung pembentukan sikap proaktif anak dalam 

menyelesaikan konflik, menghormati perbedaan, dan menunjukkan kepedulian terhadap lingkungan 

sosial (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Anak yang terbiasa menerima bimbingan dan evaluasi 

moral dari guru dan orang tua mampu menginternalisasi nilai etika lebih mendalam, sehingga perilaku 

mereka tidak hanya patuh pada aturan tetapi juga mencerminkan kesadaran moral internal (Kamaluddin, 

et al., 2024). Proses integratif ini menegaskan pentingnya keterpaduan sekolah, guru, dan keluarga 

dalam membangun karakter Islami yang matang dan berkelanjutan (Muzakki, et al., 2023). 

Sekolah sebagai lembaga formal yang mengintegrasikan nilai pendidikan Islam, bersama 

dukungan keluarga, menciptakan ekosistem pendidikan karakter yang memungkinkan pengembangan 

perilaku etis, spiritual, dan sosial secara simultan (Maslani, Basyari, Rohmatulloh, & Nuroh, 2023). 

Model ini memperlihatkan bagaimana pembelajaran karakter tidak hanya terjadi di kelas, tetapi meresap 

dalam kehidupan sehari-hari anak melalui bimbingan, evaluasi, dan pengalaman nyata yang konsisten 

(Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). Literasi moral yang diperoleh dari proses integratif ini juga 

mempersiapkan anak untuk menghadapi dilema etis dalam masyarakat modern, sehingga mereka 

menjadi individu yang mampu menyeimbangkan kepatuhan pada norma dengan pertimbangan etis yang 

matang (Allison, 2024). Keterlibatan aktif keluarga bersama sekolah meningkatkan efektivitas 

internalisasi nilai Islami dalam pendidikan karakter, yang berdampak pada kesiapan anak untuk menjadi 

anggota masyarakat yang bertanggung jawab (Luthfianah, Roifah, Rofiqoh, & Noor, 2024). 

Integrasi nilai Islami, screening moral, dan keterlibatan keluarga menjadi strategi utama dalam 

pendidikan karakter di sekolah, yang menekankan kontinuitas, konsistensi, dan evaluasi berkelanjutan 

(Kumala & Faslah, 2025). Sistem pembelajaran karakter yang demikian memungkinkan anak 

memahami makna nilai moral, merasakan dampaknya dalam interaksi sosial, dan membangun 

kesadaran etis yang mendalam (Ilmi, et al., 2023). Keberhasilan pendidikan karakter tidak hanya 

bergantung pada kurikulum, tetapi juga pada kualitas interaksi guru, peran orang tua, dan keterlibatan 

komunitas dalam mendukung internalisasi nilai (Muzakki, et al., 2023)., sekolah mampu melahirkan 

generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki ketahanan moral, spiritual, dan 

sosial yang kuat. 

 

KESIMPULAN 

Pendidikan karakter berbasis Islam di sekolah memainkan peran sentral sebagai ruang sosialisasi 

dan mekanisme screening moral, yang memungkinkan anak menginternalisasi nilai-nilai etika, religius, 

dan sosial secara holistik melalui interaksi dengan guru, teman sebaya, dan lingkungan sekolah, 

sementara keterlibatan aktif keluarga memperkuat internalisasi nilai-nilai tersebut di rumah, sehingga 

proses pembentukan karakter menjadi berkesinambungan, konsisten, dan adaptif terhadap tantangan 

kehidupan modern; integrasi nilai pendidikan Islam, praktik evaluasi moral, dan kolaborasi sekolah 

dengan orang tua serta komunitas menciptakan ekosistem pendidikan karakter yang mendukung 

tumbuhnya generasi muda yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki kedewasaan 

moral, kesadaran spiritual, dan tanggung jawab sosial yang kuat, sehingga mampu mengambil 

keputusan etis dan berperilaku pro-sosial dalam kehidupan sehari-hari. 

 

 

 



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 2 November 2025 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Allison, S. Z. (2024). Socialisation and character education in the Muslim world: exploring the role, 

impact, and necessity of indoctrination. IJoReSH: Indonesian Journal of Religion, Spirituality, 

and Humanity, 3(1), 76–100. https://doi.org/10.18326/ijoresh.v3i1.76-100.  

Azhari, D. S., & Fadhli, A. (2023). Penguatan Nilai-Nilai Keagamaan Dalam Rangka Membentuk 

Perilaku Jujur dan Bertanggung Jawab di Rumah Asuh Yabni Padang. SAMBARA: Jurnal 

Pengabdian Kepada Masyarakat, 1(3), 109-116. 

https://doi.org/10.58540/sambarapkm.v1i3.366. 

Azhari, D. S., Fadhli, A., & Usman, U. (2024). Membangun Karakter Kepemimpinan Berbasis 

Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW Pada Era Modern di TPQ Masjid Nurul Ihsan 

Padang. Abdi Unisap: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat, 2(1), 72-78. 

https://doi.org/10.59632/abdiunisap.v2i1.247. 

Basmin, B., Nursaeni, N., Rahmadani, E., & Middin, M. (2025). The Effect of the School Environment 

on Student Morality. Educational Journal of Learning Technology, 3(1), 74–84. 

https://doi.org/10.58230/edutech.v3i1.68.  

Hayati, F. N., Suyatno, S., & Susatya, E. (2020). Strengthening of Religious Character Education Based 

on School Culture in the Indonesian Secondary School. The European Educational Researcher, 

3(3), 87–100. https://doi.org/10.31757/euer.331.  

Herlina, Arismunandar, & Tolla, I. (2024). Education Character in the Era of Globalization: Facing the 

Challenges of the Modern World. International Journal of Engineering, Science and Information 

Technology, 4(4), 230–236. https://doi.org/10.52088/ijesty.v4i4.649.  

Ilmi, I., Wanayati, S., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2023). Islamic Educational Values as the Core of 

Character Education. EDUTEC : Journal of Education And Technology, 7(2), 406–471. 

https://doi.org/10.29062/edu.v7i2.633.  

Indriyani, D., & Ishomuddin, I. (2022). Moral Education in View of Al-Ghazali and Emile Durkheim. 

Salam International Journal of Islamic Education, 1(1), 14–21. 

https://doi.org/10.22219/sinjie.v1i1.21002.  

Ismatullah, A. (2023). Systematic Literature Review (SLR): Implementasi Pendidikan Islam dalam 

Pembentukan Karakter Anak di Masyarakat: Systematic Literature Review (SLR): The 

Implementation of Islamic Education in Children's Character Building within 

Society. Kharismatik: Jurnal Ilmu Pendidikan, 1(1), 52-64. 

https://doi.org/10.70757/kharismatik.v1i1.16. 

Kamaluddin, R. T., Sa’diyah, M., Ibdalsyah, I., & Bahruddin, E. (2024). Internalization of Character 

Education in Islamic Perspective and Its Implementation in Daily Life. Formosa Journal of 

Multidisciplinary Research, 3(11), 4029–4042. https://doi.org/10.55927/fjmr.v3i11.12184.  

Kristina, G. (2019). Studi komparasi kecerdasan moral siswa ditinjau dari sekolah reguler dan sekolah 

islam terpadu full day school. Psikoborneo: Jurnal Ilmiah Psikologi, 7(4), 509-518. 

http://dx.doi.org/10.30872/psikoborneo.v7i4.4825.  

Kumala, S. F., & Faslah, R. (2025). Sinergitas Keluarga dan Masyarakat dalam Meningkatkan Mutu 

Pendidikan di Madrasah Ibtidaiyah. JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 8(8), 9750–9754. 

https://doi.org/10.54371/jiip.v8i8.8839.  

Luthfianah, L., Roifah, N., Rofiqoh, A., & Noor, F. A. A. (2024). Sinergi Keluarga dan Sekolah dalam 

Membentuk Sikap Peduli Sosial pada Anak Usia Dini: Pendekatan Holistik untuk Generasi 

Peduli. Lentera Anak, 5(2). https://doi.org/10.34001/jla.v5i2.7597.  

Maslani, M., Basyari, Z. A. S., Rohmatulloh, R., & Nuroh, L. (2023). Implementation of character 

education in islamic education. Jurnal Educatio: Jurnal Pendidikan Indonesia, 9(1), 521. 

https://doi.org/10.29210/1202322884.  

Miftahuddin, Aman, & Yuliantri, R. D. A. (2024). Islamic character education model: An in-depth 

analysis for Islamic boarding school. Cakrawala Pendidikan, 43(2), 370–380. 

https://doi.org/10.21831/cp.v43i2.66516.  

Mukti, A., Drajat, A., & Kahwash, M. A. M. H. (2021). Moral education according to ibn miskawayh 

and al-ghazali. Jurnal Tarbiyah, 28(1), 56-88. http://dx.doi.org/10.30829/tar.v28i1.972.  

Muzakki, I. H., Al-Hikami, F. J., Pramono, I. A., Matiyah, I., & Basuki, B. (2023). Sinergitas keluarga, 

sekolah dan masyarakat terhadap pendidikan di era disrupsi menurut nahlawi. Jurnal Inovasi 

Pendidikan, 1(3), 360-374. https://doi.org/10.60132/jip.v1i3.133.  

https://doi.org/10.18326/ijoresh.v3i1.76-100
https://doi.org/10.58540/sambarapkm.v1i3.366
https://doi.org/10.59632/abdiunisap.v2i1.247
https://doi.org/10.58230/edutech.v3i1.68
https://doi.org/10.31757/euer.331
https://doi.org/10.52088/ijesty.v4i4.649
https://doi.org/10.29062/edu.v7i2.633
https://doi.org/10.22219/sinjie.v1i1.21002
https://doi.org/10.70757/kharismatik.v1i1.16
https://doi.org/10.55927/fjmr.v3i11.12184
http://dx.doi.org/10.30872/psikoborneo.v7i4.4825
https://doi.org/10.54371/jiip.v8i8.8839
https://doi.org/10.34001/jla.v5i2.7597
https://doi.org/10.29210/1202322884
https://doi.org/10.21831/cp.v43i2.66516
http://dx.doi.org/10.30829/tar.v28i1.972
https://doi.org/10.60132/jip.v1i3.133


Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan 

Vol. 1,  No. 2 November 2025 
 

 

Norlena, I. (2015). Sekolah sebagai Organisasi Formal: Interaksi Antar Struktur. Tarbiyah Islamiyah, 

5(2), 43–55. https://doi.org/10.18592/jtipai.v5i2.1831. 

Ramin, R. (2020). Sekolah Dan Pendidikan Karakter Islami (Sebuah Analisis Konseptual). TARBAWY: 

Indonesian Journal of Islamic Education, 7(2), 181-194. https://doi.org/10.17509/t.v7i2.29724. 

Sawaluddin, F. R., & Rustandi, R. (2020). Manajemen Sumber Daya Manusia Lembaga Pendidikan 

Islam Di MTs Persis 3 Pameungpeuk. Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah, 5(4), 375-396. 

https://doi.org/10.15575/tadbir.v5i4.2306. 

Siregar, E. B., Matondang, N. H., Giawa, F., Siregar, J. M., & Hasibuan, R. P. (2024). Persepsi Guru 

Tentang Pendidikan Karakter Pada Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 1 Deli Serdang, Sumatera 

Utara. Education Journal: Journal Educational Research and Development, 8(1), 111-125. 

https://doi.org/10.18592/jtipai.v5i2.1831
https://doi.org/10.17509/t.v7i2.29724
https://doi.org/10.15575/tadbir.v5i4.2306

