Scripta Humanika:

Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan

Vol. 1 No. 2 November 2025, Hal 202-211
ISSN: 3110-892X (Print) ISSN: 3110-8911 (Electronic)
Open Access: https://scriptaintelektual.com/scripta-humanika/index

Sekolah sebagai Ruang Sosialisasi dan Screening Moral: Kajian Konseptual
Pendidikan Islam dalam Pembentukan Karakter Anak

Farah Qotrun Nada!”, Nur Khasanah?

1-2 Universitas Islam Negeri KH. Abdurrahman Wahid Pekalongan, Indonesia
email: farah.qotrun.nada24162@mhs.uingusdur.ac.id !, nur.khasanah@uingusdur.ac.id?

Article Info : Abstract
Received:
30-9-2025
Revised:
24-10-2025
Accepted:
26-11-2025

Schools as formal educational institutions have a strategic function in shaping children's character
through the socialization of moral values and behavioral screening, which emphasizes the holistic
internalization of Islamic values. This study uses a conceptual approach to analyze how schools
play a role in shaping character, assessing students' moral behavior, and working with families as
educational partners. The results of the study show that the integration of Islamic value-based
character education, the moral evaluation process by teachers, and family involvement in
reinforcing values at home creates a comprehensive moral ecosystem. Schools become arenas for
moral learning experiences, where children learn to evaluate their own actions, understand social
consequences, and consistently internalize ethical values. This entire process prepares children to
become individuals who are not only academically intelligent, but also morally mature, socially
responsible, and highly spiritually aware. These findings emphasize the importance of synergy
between schools, teachers, and families to support the formation of sustainable Islamic character..

Keywords: Children's Character, Islamic Education, School, Moral Socialization, Family
Involvement.

Abstrak

Sekolah sebagai institusi pendidikan formal memiliki fungsi strategis dalam pembentukan karakter
anak melalui sosialisasi nilai moral dan screening perilaku, yang menekankan penginternalisasian
nilai-nilai Islam secara holistik. Penelitian ini menggunakan pendekatan konseptual untuk
menganalisis bagaimana sekolah berperan dalam membentuk karakter, menilai perilaku moral
siswa, dan bekerja sama dengan keluarga sebagai mitra pendidikan. Hasil kajian menunjukkan
bahwa integrasi antara pendidikan karakter berbasis nilai Islami, proses evaluasi moral oleh guru,
dan keterlibatan keluarga dalam penguatan nilai di rumah menciptakan ekosistem moral yang
komprehensif. Sekolah menjadi arena pembelajaran pengalaman moral, di mana anak belajar
menilai tindakan sendiri, memahami konsekuensi sosial, dan menginternalisasi nilai-nilai etis
secara konsisten. Keseluruhan proses ini menyiapkan anak menjadi individu yang tidak hanya
cerdas secara akademik, tetapi juga matang secara moral, bertanggung jawab sosial, dan memiliki
kesadaran spiritual yang tinggi. Temuan ini menegaskan pentingnya sinergi antara sekolah, guru,
dan keluarga untuk mendukung pembentukan karakter Islami yang berkelanjutan.

Kata kunci: Karakter Anak, Pendidikan Islam, Sekolah, Sosialisasi Moral, Keterlibatan Keluarga.

©2022 Authors.. This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non Commercial 4.0
International License.
BY NC

(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/)

PENDAHULUAN

Pendidikan merupakan salah satu instrumen penting dalam pembentukan karakter anak,
khususnya melalui proses sosialisasi yang berlangsung di sekolah, yang tidak hanya menekankan
penguasaan ilmu pengetahuan tetapi juga internalisasi nilai-nilai moral dan religius yang menjadi
fondasi perilaku sehari-hari (Allison, 2024). Sekolah sebagai lembaga pendidikan formal memiliki
kapasitas untuk membentuk norma dan etika melalui interaksi antara guru, siswa, serta lingkungan
sekolah yang mendukung penerapan disiplin moral secara konsisten (Basmin, Nursaeni, Rahmadani, &
Middin, 2025). Kajian terhadap praktik pendidikan Islam menunjukkan bahwa karakter siswa dapat
dibangun melalui pendekatan pendidikan yang menekankan pemahaman nilai-nilai agama sebagai
pedoman perilaku dalam kehidupan sosial, sekaligus sebagai mekanisme screening moral untuk
mengidentifikasi dan menanggulangi perilaku yang menyimpang (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin,
2023). Peran sekolah dalam konteks ini tidak sekadar mentransfer pengetahuan, tetapi juga menciptakan
ruang di mana interaksi sosial dan pengalaman belajar saling memperkuat pembentukan kesadaran
moral dan spiritual siswa secara terstruktur (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020).

Lingkungan sekolah yang kondusif terhadap pendidikan karakter dapat meningkatkan kesadaran
moral siswa, baik dalam bentuk kepatuhan terhadap aturan maupun dalam pengembangan empati dan


https://scriptaintelektual.com/scripta-humanika/index
mailto:farah.qotrun.nada24162@mhs.uingusdur.ac.id1
mailto:nur.khasanah@uingusdur.ac.id

Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 2 November 2025

tanggung jawab sosial (Basmin, Nursaeni, Rahmadani, & Middin, 2025). Implementasi program
pendidikan karakter berbasis nilai Islam menekankan pembiasaan perilaku positif, pemahaman ajaran
agama, serta pembentukan sikap kritis yang mampu membedakan perilaku baik dan buruk dalam
kehidupan sehari-hari (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Pendidikan karakter
tidak hanya bersifat normatif tetapi juga memerlukan strategi pedagogis yang mampu menanamkan
nilai-nilai moral melalui pengalaman konkret, kegiatan ekstrakurikuler, dan interaksi sosial yang
memadai (Herlina, Arismunandar, & Tolla, 2024). Sekolah menjadi sarana utama yang memfasilitasi
sosialisasi moral sekaligus menjadi filter atau screening yang mendorong pembentukan identitas moral
siswa sejak dini (Kristina, 2019).

Perspektif pendidikan Islam menawarkan kerangka konseptual yang menekankan pentingnya
internalisasi nilai-nilai etika dan akhlak mulia sebagai bagian integral dari proses pembelajaran formal,
di mana setiap aktivitas di sekolah diarahkan untuk menguatkan karakter siswa secara holistik (Ilmi,
Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Melalui pemahaman prinsip-prinsip Islam, siswa diajarkan untuk
mengembangkan tanggung jawab terhadap diri sendiri, keluarga, dan masyarakat, sekaligus
menumbuhkan kemampuan refleksi moral dalam menilai keputusan dan perilaku mereka (Indriyani &
Ishomuddin, 2022). Penelitian membandingkan kecerdasan moral siswa di sekolah reguler dan sekolah
Islam terpadu menunjukkan adanya perbedaan signifikan dalam pengembangan nilai etika dan
kepatuhan terhadap norma sosial, yang menegaskan efektivitas pendekatan berbasis agama dalam
membentuk karakter anak (Kristina, 2019). Hal ini menegaskan bahwa pendidikan karakter dalam
konteks Islam bukan sekadar tambahan kurikulum, tetapi menjadi esensi yang menentukan kualitas
pembelajaran moral di sekolah (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020).

Kegiatan sekolah yang terstruktur untuk pembentukan karakter meliputi pengembangan program
moral, pengawasan perilaku siswa, serta penerapan metode penguatan nilai yang konsisten, sehingga
proses sosialisasi moral menjadi lebih efektif dan terukur (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, &
Bahruddin, 2024). Sekolah berperan sebagai mediator antara nilai-nilai keluarga dan tuntutan sosial
yang lebih luas, di mana interaksi antar siswa dan guru membentuk norma kolektif yang menjadi
pedoman perilaku dalam kehidupan sehari-hari (Basmin, Nursaeni, Rahmadani, & Middin, 2025).
Penerapan nilai-nilai religius dalam kurikulum tidak hanya meningkatkan kesadaran spiritual, tetapi
juga mempersiapkan siswa untuk menghadapi tantangan moral yang kompleks di era modernisasi dan
globalisasi (Herlina, Arismunandar, & Tolla, 2024). Sekolah berfungsi sebagai ruang integratif yang
menyatukan pendidikan akademik dan pembentukan karakter, sehingga siswa memperoleh landasan
moral yang kokoh dan mampu menerapkannya dalam kehidupan sosial (Allison, 2024).

Pendidikan karakter berbasis Islam memerlukan pendekatan yang berkelanjutan, mulai dari
pembiasaan perilaku positif di kelas hingga penguatan nilai melalui kegiatan ekstrakurikuler yang
menumbuhkan tanggung jawab sosial dan kepedulian terhadap lingkungan (Ilmi, Wanayati, Hasanah,
& Arifin, 2023). Sekolah sebagai institusi sosial memiliki tanggung jawab untuk memastikan bahwa
semua siswa mengalami proses sosialisasi yang adil dan merata, sehingga potensi moral setiap individu
dapat berkembang secara optimal tanpa diskriminasi (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). Penelitian
terdahulu menunjukkan bahwa internalisasi nilai melalui praktik sehari-hari, seperti disiplin, kerja
sama, dan toleransi, merupakan strategi efektif dalam mempersiapkan siswa menghadapi dilema moral
dan sosial di masa depan (Indriyani & Ishomuddin, 2022). Proses ini menekankan pentingnya screening
moral sebagai mekanisme preventif yang membantu mendeteksi perilaku negatif dan memberikan
intervensi yang tepat sejak dini (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024).

Sekolah Islam terpadu menunjukkan efektivitas tinggi dalam membentuk karakter anak melalui
penggabungan pendidikan akademik dan religius, di mana pembelajaran etika dan moral tidak hanya
teoritis tetapi juga praktis melalui kegiatan keseharian siswa (Kristina, 2019). Peran guru menjadi
sentral sebagai fasilitator yang mampu menanamkan nilai-nilai karakter melalui teladan, pembiasaan,
dan evaluasi berkelanjutan, sehingga pembentukan moral tidak berhenti pada pengajaran normatif saja
(Allison, 2024). Interaksi sosial yang terjadi di sekolah juga memberikan peluang bagi siswa untuk
mengembangkan empati, toleransi, dan kemampuan mengambil keputusan yang sesuai dengan nilai
moral yang dianut (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). Dengan memanfaatkan lingkungan sekolah
sebagai ruang belajar yang mendukung penguatan karakter, proses sosialisasi moral menjadi lebih
sistematis dan terarah (Basmin, Nursaeni, Rahmadani, & Middin, 2025).

Penguatan karakter melalui pendidikan Islam memiliki dampak signifikan terhadap kemampuan
anak dalam menghadapi tantangan sosial dan tekanan lingkungan, di mana siswa yang terbiasa dengan



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 2 November 2025

nilai-nilai moral cenderung menunjukkan perilaku pro-sosial dan kepatuhan terhadap norma yang
berlaku (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Model pendidikan ini menekankan pentingnya
peran guru, keluarga, dan masyarakat dalam membentuk ekosistem moral yang mendukung
internalisasi nilai, sehingga anak dapat mengembangkan karakter yang berintegritas dan konsisten
dengan ajaran agama (Herlina, Arismunandar, & Tolla, 2024). Evaluasi empiris di berbagai sekolah
menunjukkan bahwa kombinasi pendidikan akademik dan religius meningkatkan kemampuan siswa
dalam menghadapi dilema moral secara kritis dan bertanggung jawab (Kristina, 2019). Hal ini
menegaskan perlunya pendekatan pendidikan yang komprehensif, di mana sekolah menjadi pusat
sosialisasi sekaligus screening moral untuk membentuk karakter anak secara utuh (Kamaluddin,
Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024).

Kesadaran moral yang dibentuk sejak usia dini melalui pendidikan di sekolah terbukti memiliki
pengaruh jangka panjang terhadap perilaku individu di masyarakat, termasuk pengembangan empati,
kepedulian sosial, dan kesadaran etika dalam berbagai situasi kehidupan (Indriyani & Ishomuddin,
2022). Sekolah sebagai ruang sosialisasi moral berfungsi untuk memberikan pengalaman belajar yang
memadai dalam menanamkan nilai-nilai karakter secara konsisten, sehingga anak tidak hanya
memahami teori tetapi juga mampu mengaplikasikannya dalam interaksi sosial sehari-hari (Allison,
2024). Penelitian terdahulu menekankan bahwa pendidikan karakter yang efektif harus melibatkan
pendekatan holistik, integrasi nilai agama, pengawasan perilaku, serta evaluasi rutin untuk memastikan
bahwa nilai-nilai moral tertanam secara mendalam (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). Dengan
membangun ekosistem pendidikan yang mendukung pembentukan karakter, sekolah mampu
menyiapkan generasi yang tidak hanya cerdas secara akademik tetapi juga kuat secara moral dan
spiritual (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif konseptual dengan metode kajian pustaka dan
analisis literatur untuk menelaah peran sekolah sebagai ruang sosialisasi dan screening moral dalam
pembentukan karakter anak, khususnya dalam perspektif pendidikan Islam, dengan menekankan
pemahaman teori, konsep, dan praktik pendidikan karakter yang telah diuraikan dalam literatur
akademik terkini. Analisis dilakukan melalui sintesis dari berbagai sumber primer dan sekunder,
termasuk jurnal ilmiah, buku, dan artikel yang relevan, untuk mengidentifikasi prinsip-prinsip
pendidikan Islam yang menjadi basis pembentukan karakter moral siswa serta strategi implementasinya
di lingkungan sekolah. Penelitian berfokus pada interpretasi kritis terhadap konsep, teori, dan model
pendidikan karakter, termasuk nilai-nilai religius, etika, dan norma sosial yang dikembangkan di
sekolah, tanpa menggunakan data empiris lapangan, sehingga memungkinkan pemahaman mendalam
mengenai mekanisme sosialisasi moral dan screening perilaku dari perspektif teoritis. Hasil analisis
disusun secara naratif, menekankan hubungan antara pendidikan karakter berbasis Islam, fungsi sekolah
sebagai mediator sosial, dan proses internalisasi moral dalam diri anak, sehingga menghasilkan
kerangka konseptual yang komprehensif untuk pengembangan strategi pendidikan karakter di sekolah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sekolah sebagai Lembaga Sosialisasi Moral dalam Pendidikan Islam

Sekolah merupakan lembaga formal yang berfungsi sebagai ruang sosialisasi anak, di mana
interaksi antara guru, siswa, dan lingkungan sekolah menjadi sarana utama pembentukan karakter dan
internalisasi nilai moral yang mendasar, termasuk pemahaman terhadap etika sosial dan ajaran agama
Islam yang mengatur perilaku sehari-hari (Norlena, 2015; Allison, 2024). Proses sosialisasi ini
melibatkan penerapan disiplin, pengajaran norma, serta kegiatan-kegiatan yang mendukung
perkembangan spiritual dan moral siswa, sehingga sekolah tidak hanya menjadi tempat belajar
akademik tetapi juga ruang pengembangan identitas moral dan etika (Hayati, Suyatno, & Susatya,
2020).

Sosialisasi moral diarahkan pada internalisasi nilai-nilai religius, kepatuhan terhadap aturan, dan
pengembangan akhlak yang selaras dengan prinsip-prinsip Al-Qur’an dan Hadis, yang mempersiapkan
anak menghadapi tantangan sosial secara bijak (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Sosialisasi
moral di sekolah berkontribusi signifikan terhadap pembentukan perilaku pro-sosial, termasuk empati,
tanggung jawab, dan kepedulian terhadap sesama, yang menjadi fondasi karakter Islami yang matang
(Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024).



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 2 November 2025

Interaksi sosial di sekolah menjadi wahana utama bagi siswa untuk mempelajari aturan,
memahami konsekuensi dari perilaku mereka, dan menyesuaikan diri dengan norma kolektif yang
berlaku, sehingga pembentukan karakter tidak hanya bersifat instruksional tetapi juga praktis dan
kontekstual (Ramin, 2020). Guru berperan sebagai fasilitator moral yang membimbing siswa dalam
memahami nilai-nilai etika melalui teladan, penguatan perilaku positif, dan evaluasi secara
berkelanjutan, sehingga siswa dapat menginternalisasi nilai-nilai moral secara mendalam (Maslani,
Basyari, Rohmatulloh, & Nuroh, 2023). Lingkungan sekolah yang kondusif, termasuk kurikulum yang
mendukung pendidikan karakter, menjadi faktor kunci yang memungkinkan sosialisasi moral
berlangsung efektif, karena anak dapat belajar nilai-nilai religius dan sosial secara sistematis dan
menyeluruh (Herlina, Arismunandar, & Tolla, 2024). Penelitian membandingkan kecerdasan moral
siswa di sekolah reguler dan sekolah Islam terpadu menunjukkan perbedaan yang signifikan, di mana
siswa di sekolah berbasis Islam cenderung memiliki kesadaran moral yang lebih tinggi dan kemampuan
menilai konsekuensi sosial dari tindakan mereka lebih baik (Kristina, 2019).

Pendidikan karakter berbasis Islam menekankan pembiasaan perilaku positif melalui kegiatan
sehari-hari di sekolah, termasuk doa bersama, pembiasaan etika dalam interaksi sosial, dan penguatan
nilai tanggung jawab dalam tugas akademik dan non-akademik, sehingga pembelajaran moral tidak
berhenti pada teori tetapi terealisasi dalam praktik nyata (Miftahuddin, Aman, & Yuliantri, 2024).
Proses ini memungkinkan siswa untuk mengenali diri, memahami batas-batas moral, dan
menginternalisasi nilai-nilai kebaikan yang akan menjadi pedoman perilaku mereka di luar lingkungan
sekolah (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Kajian literatur menekankan bahwa sinergi antara
guru, sekolah, dan keluarga sangat penting untuk memperkuat proses sosialisasi moral, sehingga nilai-
nilai karakter Islami dapat tertanam secara konsisten dan mendalam (Kumala & Faslah, 2025; Muzakki,
Al-Hikami, Pramono, Matiyah, & Basuki, 2023). Data berikut menunjukkan persepsi guru terhadap
efektivitas pendidikan karakter di sekolah berbasis Islam:

Tabel 1. Persepsi Guru terhadap Efektivitas Pendidikan Karakter di Sekolah Berbasis Islam

Aspek Pendidikan Karakter Persentase Guru Menilai Efektif (%)

Pembiasaan Shalat dan Doa 85%
Penguatan Nilai Kejujuran 78%
Tanggung Jawab Sosial 82%
Kedisiplinan Akademik 75%

Source: Maslani et al., (2023), Ilmi et al., (2023), Kristina, (2019), Hayati et al., (2020)

Penguatan karakter melalui kegiatan di sekolah terbukti meningkatkan kesadaran moral siswa
secara signifikan, di mana siswa yang terbiasa dengan pembiasaan nilai Islami menunjukkan perilaku
yang lebih disiplin, bertanggung jawab, dan peduli terhadap lingkungan sekitar (Basmin, Nursaeni,
Rahmadani, & Middin, 2025). Proses sosialisasi yang sistematis ini menjadi pondasi untuk
pengembangan karakter yang matang, karena anak belajar mengidentifikasi perilaku yang baik dan
buruk melalui praktik nyata dan bimbingan langsung dari guru (Miftahuddin, Aman, & Yuliantri, 2024).
Model pendidikan ini menekankan pentingnya integrasi nilai akademik, sosial, dan religius, sehingga
karakter Islami terbentuk secara utuh dan dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari (Allison,
2024). Sekolah yang mampu menyatukan pembelajaran akademik dan penguatan nilai moral
menghasilkan siswa yang lebih siap menghadapi tantangan sosial dan moral di masyarakat (Ramin,
2020).

Sekolah juga berperan sebagai arena untuk mengembangkan kemampuan berpikir kritis dan
refleksi moral, di mana siswa diajak untuk menilai perilaku mereka sendiri, menganalisis konsekuensi
tindakan, dan memahami implikasi sosial dari keputusan yang diambil (Indriyani & Ishomuddin, 2022).
Pendekatan ini memungkinkan anak untuk memahami bahwa nilai moral bukan sekadar aturan yang
harus diikuti, tetapi prinsip yang membimbing interaksi sosial dan membentuk karakter yang
berintegritas (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Literasi moral yang diperoleh
dari sosialisasi di sekolah juga membantu siswa mengembangkan empati, toleransi, dan kemampuan
mengambil keputusan yang selaras dengan nilai-nilai Islam (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023).



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 2 November 2025

Hasil kajian menunjukkan bahwa integrasi nilai religius dalam kegiatan sekolah memfasilitasi
internalisasi moral yang lebih efektif dibandingkan pendidikan karakter yang bersifat sekuler semata
(Kristina, 2019).

Interaksi dengan teman sebaya dalam konteks sekolah menjadi medium bagi anak untuk menguji,
mempraktikkan, dan menyesuaikan nilai-nilai moral yang dipelajari, sehingga pembelajaran karakter
menjadi dinamis dan adaptif terhadap situasi sosial (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). Kegiatan
kelompok, proyek sosial, dan pembiasaan sikap etis dalam interaksi harian memberi kesempatan bagi
siswa untuk merasakan konsekuensi nyata dari perilaku mereka dan memperkuat pemahaman nilai
moral secara praktis (Muzakki, Al-Hikami, Pramono, Matiyah, & Basuki, 2023). Guru memiliki peran
strategis sebagai pengarah dan evaluator perilaku, yang memastikan bahwa interaksi sosial di sekolah
mendukung internalisasi nilai moral secara konsisten (Maslani, Basyari, Rohmatulloh, & Nuroh, 2023).
Anak yang mengalami sosialisasi moral intensif cenderung lebih mampu mengendalikan emosi,
memahami perspektif orang lain, dan bertindak secara etis dalam kehidupan sehari-hari (Allison, 2024).

Penguatan nilai moral melalui sekolah juga mencakup pembelajaran tentang tanggung jawab
sosial, di mana anak diajarkan untuk berperan aktif dalam kegiatan sosial yang bermanfaat bagi
masyarakat sekitar, sehingga pembentukan karakter tidak hanya bersifat individual tetapi juga kolektif
(Luthfianah, Roifah, Rofiqoh, & Noor, 2024). Aktivitas ini mencerminkan prinsip pendidikan Islam
yang menekankan keseimbangan antara pengembangan diri, hubungan sosial, dan kepedulian terhadap
lingkungan (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Siswa yang terlibat aktif dalam kegiatan sosial
di sekolah menunjukkan peningkatan kesadaran moral sebesar 70—85% dibandingkan siswa yang tidak
terlibat (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Hal ini menegaskan bahwa sekolah
sebagai ruang sosialisasi moral mampu menghasilkan dampak nyata dalam pembentukan karakter anak,
sehingga mereka siap menghadapi tantangan sosial dan moral di masyarakat (Hayati, Suyatno, &
Susatya, 2020).

Pendekatan konseptual pendidikan karakter di sekolah Islam menekankan kontinuitas dan
konsistensi, di mana nilai-nilai moral diterapkan secara berulang melalui pembiasaan, penguatan, dan
evaluasi rutin yang melibatkan guru, teman sebaya, dan keluarga sebagai mitra pendidikan (Kumala &
Faslah, 2025). Sinergi ini menciptakan ekosistem moral yang kokoh, sehingga anak tidak hanya
memahami teori moral tetapi mampu mengaplikasikannya dalam kehidupan sehari-hari (Muzakki, Al-
Hikami, Pramono, Matiyah, & Basuki, 2023). Implementasi nilai religius, etika, dan norma sosial secara
terpadu memastikan pembentukan karakter, mempersiapkan siswa untuk menjadi individu yang
bertanggung jawab, jujur, dan peduli terhadap sesama (Miftahuddin, Aman, & Yuliantri, 2024). Kajian
literatur menegaskan bahwa sosialisasi moral di sekolah tidak dapat dipisahkan dari peran aktif guru,
kurikulum yang mendukung, serta interaksi sosial yang menumbuhkan kesadaran etis dan spiritual anak
(Ramin, 2020).

Sekolah sebagai Agen Screening Moral dalam Pembentukan Karakter Anak

Screening moral di sekolah menjadi mekanisme penting yang memungkinkan pendidik tidak
hanya menyosialisasikan nilai-nilai moral kepada siswa, tetapi juga mengidentifikasi dan
mengintervensi perilaku yang menyimpang dari norma moral yang telah ditetapkan dalam kurikulum
pendidikan karakter, sehingga sekolah memainkan peran preventif sekaligus promotif dalam
pembangunan karakter siswa (Allison, 2024). Mekanisme ini berjalan melalui proses bimbingan,
pengawasan, dan evaluasi perilaku siswa secara terus-menerus sehingga aspek moral siswa terpantau
dan dikembangkan secara simultan bersama pembelajaran akademik (Ilmi, Wanayati, Hasanah, &
Arifin, 2023).

Screening moral menyiratkan peran guru sebagai agen evaluasi moral yang siap memberikan
umpan balik dan koreksi terhadap perilaku negatif siswa serta membimbing mereka ke arah perilaku
yang beretika dan bertanggung jawab (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024).
Pendekatan screening moral ini tidak hanya dilakukan melalui pengamatan formal, tetapi juga melalui
kegiatan rutin seperti diskusi kelas, renungan moral, kegiatan ekstrakurikuler yang terencana, serta
refleksi personal siswa terhadap nilai-nilai yang sedang diperkuat di sekolah (Hayati, Suyatno, &
Susatya, 2020).

Persepsi guru secara langsung dapat mencerminkan efektivitas screening moral di sekolah dan
bagaimana proses tersebut dipahami serta dioperasionalkan dalam praktik pendidikan karakter di
lingkungan formal pendidikan Islam, khususnya pada jenjang sekolah dasar (Siregar et al., 2024). Data



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 2 November 2025

berikut menunjukkan persepsi guru terhadap pendidikan karakter di Madrasah Ibtidaiyah, yang
mencerminkan tingkat pemahaman dan penerapan nilai moral yang diajarkan di sekolah:

Tabel 2. Persepsi Guru Tentang Pendidikan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 1

Deli Serdang
Kategori Persepsi Persentase (%)
Baik Sekali 36,67
Baik 36,67
Sedang 26,67
Kurang/Kurang Sekali 0

Source: Siregar, et al. (2024)

Tabel di atas menunjukkan bahwa persepsi guru terhadap pendidikan karakter berada pada
kategori “baik sampai sangat baik” mayoritas, yang menjadi indikator awal bahwa screening moral di
sekolah berbasis Islam dapat dijalankan dengan efektif apabila guru memahami dan menerapkan
nilai-nilai moral secara konsisten dalam kegiatan pembelajaran maupun pembiasaan harian siswa
(Siregar et al., 2024). Persepsi yang relatif positif ini mencerminkan adanya kesiapan guru dalam
melakukan evaluasi moral terhadap siswa, sekaligus menunjukkan bahwa nilai-nilai karakter yang
diajarkan dapat terserap hingga pada tingkat sikap dan pertimbangan moral peserta didik (Siregar et al.,
2024). Pemahaman guru akan aspek moral knowing, moral feeling, dan moral behavior penting untuk
memastikan bahwa proses screening moral tidak hanya bersifat deskriptif tetapi juga diagnostik untuk
meningkatkan efektivitas pendidikan karakter yang sedang berlangsung (Indriyani & Ishomuddin,
2022; Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Screening moral menjadikan sekolah
sebagai ruang di mana perilaku siswa diukur terhadap tolok ukur nilai yang telah ditetapkan, sehingga
setiap perilaku negatif dapat ditangani dengan strategi pendidikan moral yang tepat (Allison, 2024).

Mekanisme screening moral di lembaga pendidikan Islam seringkali diperkaya dengan
pendekatan religius, di mana nilai-nilai ajaran Islam dijadikan acuan normatif dalam menilai perilaku
siswa, sehingga proses evaluasi moral tidak hanya mengacu pada norma sosial umum tetapi juga prinsip
moral religius yang mendalam (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Melalui pendekatan ini,
siswa tidak hanya belajar tentang apa yang benar dan salah, tetapi juga memahami alasan normatif
dibalik nilai tersebut, yang memperkuat internalisasi moral secara personal dan spiritual (Indriyani &
Ishomuddin, 2022). Screening moral menjadi instrumen dinamika interaksi di sekolah, di mana guru
tidak hanya memberikan penilaian tetapi juga peran sebagai teladan moral yang harus mampu
mengarahkan siswa pada pemahaman nilai-nilai moral Islam dengan cara yang kontekstual dan aplikatif
(Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Literasi moral yang kuat ini membantu siswa
mampu menghadapi dilema etis di luar sekolah, karena mereka telah terbiasa melakukan refleksi dan
evaluasi terhadap perilaku sosial mereka sejak dini (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020).

Pengintegrasian nilai religius ke dalam proses screening moral juga tercermin dalam model
pembelajaran yang menanamkan nilai-nilai karakter melalui praktik ibadah, kunjungan religius, dan
kegiatan sosial berbasis ajaran Islam, sehingga siswa tidak hanya memahami moralitas secara teoritis
tetapi juga mempraktikkannya dalam konteks nyata (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023).
Pendekatan ini selaras dengan prinsip pendidikan karakter Islam yang menekankan pembentukan
akhlak mulia sebagai inti dari kehidupan sosial yang beradab, sehingga screening moral yang dilakukan
di sekolah menjadi reflektor dari realitas hidup bermasyarakat yang sarat dengan tantangan moral
(Allison, 2024). Screening moral di sekolah berbasis Islam juga berperan sebagai jembatan antara
pendidikan formal dan pengalaman hidup anak, sehingga keterkaitan antara nilai yang diajarkan di
sekolah dan konteks kehidupan nyata menjadi lebih kuat (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, &
Bahruddin, 2024). Proses ini tidak hanya menilai tingkat pemahaman nilai moral, tetapi juga
kemampuan siswa dalam menerapkan nilai tersebut secara konsisten dalam kehidupan sosial mereka
(Indriyani & Ishomuddin, 2022).

Pentingnya screening moral juga tercermin dalam kajian literatur yang menunjukkan bahwa
tanpa evaluasi moral yang sistematis di sekolah, pendidikan karakter cenderung stagnan pada tataran
teori, sehingga tidak memiliki efek signifikan terhadap perubahan perilaku siswa di luar lingkungan
sekolah (Ramin, 2020; Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Karenanya, screening moral yang



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 2 November 2025

terintegrasi pada semua aspek kehidupan sekolah menjadi faktor pembeda antara pendidikan karakter
yang hanya formal dan yang benar-benar mampu mengubah pola pikir dan perilaku siswa secara holistik
(Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). Model pendidikan karakter Islam yang efektif harus melibatkan
proses monitoring, evaluasi, dan tindak lanjut yang komprehensif sehingga nilai-nilai moral tidak hanya
dihargai tetapi juga dipraktikkan dengan penuh tanggung jawab (Allison, 2024; Kamaluddin, Sa’diyah,
Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Screening moral menjadi kunci agar setiap upaya pendidikan karakter
menghasilkan lulusan yang tidak hanya cerdas akademik tetapi juga kuat secara moral dan etis
(Indriyani & Ishomuddin, 2022).

Proses screening moral di sekolah juga perlu didukung oleh lingkungan sekolah yang kondusif,
di mana aturan dan praktik pendidikan karakter diinternalisasikan melalui budaya sekolah yang kuat
dan sistem nilai yang konsisten (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020; Norlena, 2015). Budaya sekolah
yang kuat memberikan ruang bagi siswa untuk mengalami pengalaman moral secara langsung melalui
kegiatan keseharian, schingga evaluasi moral bukan sekadar pengukuran, tetapi pembelajaran
kehidupan yang berkesinambungan (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Pendidikan karakter
yang dibangun melalui budaya sekolah ini menekankan keterlibatan aktif seluruh pemangku
kepentingan, termasuk guru, siswa, dan orang tua, yang menciptakan ekosistem moral terpadu di
lingkungan pendidikan (Kumala & Faslah, 2025). Mekanisme screening moral pun menjadi bagian
integral dari sistem budaya sekolah, di mana norma moral dan etika menjadi dasar interaksi,
pengambilan keputusan, dan penyelesaian konflik di lingkungan sekolah (Allison, 2024).

Proses screening moral tidak hanya sebatas observasi perilaku negatif, tetapi juga mendorong
pembelajaran reflektif yang menuntut siswa untuk menilai tindakan mereka sendiri, menyadari
dampaknya, dan merencanakan perbaikan diri secara mandiri (Indriyani & Ishomuddin, 2022). Refleksi
moral ini dapat difasilitasi melalui kegiatan seperti diskusi kelas, jurnal reflektif, mentoring, dan
kegiatan penguatan spiritual yang secara konsisten dilakukan di sekolah berbasis Islam (Ilmi, Wanayati,
Hasanah, & Arifin, 2023). Guru sebagai pembimbing moral harus mampu menciptakan ruang dialog
yang aman dan terbuka bagi siswa untuk mengeksplorasi nilai-nilai moral, menimbang pilihan tindakan,
dan menginternalisasi hasil refleksi tersebut dalam kehidupan sehari-hari (Kamaluddin, Sa’diyah,
Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Screening moral menjadi proses dinamis yang tidak hanya menilai
tetapi juga mendidik, sehingga siswa tumbuh menjadi pribadi yang matang secara moral dan spiritual
(Allison, 2024).

Peran screening moral dalam pembentukan karakter juga dilihat sebagai salah satu strategi untuk
mengurangi perilaku negatif seperti bullying, perundungan, dan tindakan tidak etis lainnya, karena
siswa yang menjalani evaluasi moral cenderung memiliki kesadaran etis yang lebih luas dan
kemampuan mengendalikan perilaku mereka (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). Screening moral
yang terencana membantu sekolah menyediakan respons edukatif terhadap perilaku negatif, bukan
hanya hukuman, sehingga pembelajaran moral menjadi pengalaman transformatif bagi siswa (Allison,
2024). Proses ini mendukung pembentukan karakter siswa yang tidak hanya patuh pada aturan tetapi
juga memiliki landasan moral internal yang kuat, sehingga membuat mereka mampu bertindak etis
bahkan ketika tidak diawasi secara langsung (Indriyani & Ishomuddin, 2022). Ketika screening moral
dipadukan dengan pembelajaran nilai yang sistematis dan holistik, sekolah mampu menghasilkan
generasi yang tidak hanya cerdas secara pengetahuan, tetapi kuat dalam integritas moral dan
bertanggung jawab secara sosial (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024).

Screening moral di sekolah dapat dilihat sebagai upaya strategis dalam menghadapi tantangan
globalisasi dan perubahan sosial yang cepat, di mana nilai-nilai moral siswa diuji oleh banyak pengaruh
eksternal yang berbeda (Herlina, Arismunandar, & Tolla, 2024). Sekolah sebagai lembaga pendidikan
mampu menyediakan pedoman nilai yang stabil dan konsisten yang membantu siswa menavigasi
kompleksitas moral zaman modern tanpa kehilangan akar nilai agama yang menjadi landasan karakter
mereka (Allison, 2024). Integrasi antara screening moral dan sosialisasi nilai yang efektif membentuk
siswa menjadi agen perubahan moral yang mampu memberikan kontribusi positif bagi masyarakat luas
(Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Hal ini menunjukkan bahwa peran sekolah tidak hanya
berhenti pada transfer pengetahuan tetapi lebih jauh menjadi penyangga utama dalam pembangunan
moral generasi masa depan (Basmin, Nursaeni, Rahmadani, & Middin, 2025).



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 2 November 2025

Integrasi Nilai Pendidikan Islam dan Keterlibatan Keluarga dalam Pembentukan Karakter
Anak

Integrasi nilai pendidikan Islam di sekolah memerlukan kolaborasi antara guru, kurikulum, dan
seluruh kegiatan sekolah sehingga setiap aspek pembelajaran mendukung internalisasi karakter Islami
yang holistik, termasuk sikap jujur, disiplin, dan peduli terhadap sesama (Ilmi, Wanayati, Hasanah, &
Arifin, 2023). Guru sebagai fasilitator berperan dalam menanamkan nilai-nilai religius melalui metode
pembelajaran aktif, praktik ibadah, dan penguatan etika sosial yang dijadikan bagian dari rutinitas
harian siswa, sehingga pembelajaran moral menjadi bagian alami dari kehidupan sekolah (Kamaluddin,
Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024).

Penerapan nilai Islami yang konsisten dapat meningkatkan kesadaran moral siswa serta
kemampuan mereka dalam menilai konsekuensi sosial dari perilaku yang dilakukan (Allison, 2024).
Proses ini membentuk kerangka moral internal yang menjadi panduan anak dalam menghadapi dilema
etis di luar sekolah, sekaligus memperkuat identitas religius mereka (Maslani, Basyari, Rohmatulloh,
& Nuroh, 2023).

Keterlibatan keluarga menjadi faktor pendukung utama dalam pendidikan karakter, karena
pembelajaran moral yang terjadi di sekolah akan lebih efektif jika mendapat penguatan di rumah melalui
pembiasaan nilai Islami, bimbingan spiritual, dan pengawasan perilaku anak sehari-hari (Kumala &
Faslah, 2025; Muzakki, Al-Hikami, Pramono, Matiyah, & Basuki, 2023). Sinergi antara sekolah dan
keluarga menciptakan kontinuitas nilai, di mana anak mengalami konsistensi norma moral baik di
lingkungan formal maupun informal, sehingga internalisasi karakter berjalan lebih kuat dan menyeluruh
(Luthfianah, Roifah, Rofiqoh, & Noor, 2024). Siswa yang mendapatkan dukungan moral dari orang tua
dan guru memiliki kemampuan lebih baik dalam mengendalikan diri, mengambil keputusan etis, dan
menunjukkan perilaku pro-sosial (Miftahuddin, Aman, & Yuliantri, 2024). Hal ini menegaskan bahwa
integrasi sekolah, keluarga, dan komunitas menjadi kunci dalam membentuk karakter anak yang stabil
dan responsif terhadap tantangan sosial (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020).

Sekolah dapat menggunakan model pembelajaran karakter yang terstruktur, termasuk
pembiasaan etika, penguatan nilai religius, mentoring, dan kegiatan sosial berbasis ajaran Islam,
sehingga anak belajar menerapkan nilai-nilai moral dalam konteks nyata (Maslani, Basyari,
Rohmatulloh, & Nuroh, 2023). Data berikut menunjukkan tingkat keterlibatan keluarga dalam
pendidikan karakter anak di Madrasah Ibtidaiyah di Indonesia, sebagai indikasi penguatan nilai moral
melalui sinergi rumah-sekolah:

Tabel 3. Tingkat Keterlibatan Keluarga dalam Pendidikan Karakter Anak di Madrasah

Ibtidaiyah
Tingkat Keterlibatan Persentase (%)
Sangat Tinggi 40%
Tinggi 35%
Sedang 20%
Rendah 5%

Sumber: Luthfianah, et al. (2024)

Tabel ini menunjukkan bahwa sebagian besar keluarga berperan aktif dalam mendukung
pendidikan karakter, yang berimplikasi pada keberhasilan proses sosialisasi dan screening moral di
sekolah, sehingga anak memiliki dasar moral yang kuat sejak dini (Luthfianah, Roifah, Rofiqoh, &
Noor, 2024). Keterlibatan keluarga membantu memperkuat nilai-nilai karakter yang diajarkan di
sekolah, misalnya kejujuran, tanggung jawab, disiplin, dan empati, melalui kegiatan sehari-hari,
pengawasan, dan diskusi nilai moral (Kumala & Faslah, 2025). Kolaborasi ini memungkinkan anak
menginternalisasi nilai moral dengan lebih efektif karena pengalaman pembelajaran di sekolah
diperkuat oleh praktik nyata di rumah (Muzakki, Al-Hikami, Pramono, Matiyah, & Basuki, 2023). Studi
literatur menunjukkan bahwa interaksi antara guru dan orang tua berkontribusi pada pembentukan
perilaku moral yang konsisten, sehingga anak mampu menyesuaikan diri dengan norma sosial dan
religius secara seimbang (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023).



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 2 November 2025

Sekolah juga dapat memanfaatkan program mentoring dan bimbingan karakter, di mana guru dan
orang tua bekerja sama membimbing anak melalui refleksi moral, diskusi nilai, dan penguatan sikap
etis dalam kegiatan sekolah dan rumah (Kamaluddin, Sa’diyah, Ibdalsyah, & Bahruddin, 2024). Melalui
metode ini, anak belajar menilai tindakan sendiri, memahami konsekuensi dari perilaku, serta
mengembangkan tanggung jawab moral yang matang (Allison, 2024). Integrasi nilai pendidikan Islam
dengan partisipasi keluarga menciptakan pengalaman pembelajaran holistik, sehingga karakter Islami
terbentuk secara menyeluruh dan relevan dengan kehidupan sosial sehari-hari (Miftahuddin, Aman, &
Yuliantri, 2024). Sinergi ini berperan dalam membangun kesadaran moral, ketahanan spiritual, dan
perilaku pro-sosial yang konsisten di berbagai situasi (Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020).

Penerapan pendidikan karakter berbasis nilai Islami dan keterlibatan keluarga juga
memungkinkan sekolah menjadi arena evaluasi moral yang terus-menerus, di mana perilaku siswa
dipantau, dievaluasi, dan dikoreksi secara konstruktif sehingga proses pembelajaran moral bersifat
adaptif (Allison, 2024). Screening moral ini mendukung pembentukan sikap proaktif anak dalam
menyelesaikan konflik, menghormati perbedaan, dan menunjukkan kepedulian terhadap lingkungan
sosial (Ilmi, Wanayati, Hasanah, & Arifin, 2023). Anak yang terbiasa menerima bimbingan dan evaluasi
moral dari guru dan orang tua mampu menginternalisasi nilai etika lebih mendalam, sehingga perilaku
mereka tidak hanya patuh pada aturan tetapi juga mencerminkan kesadaran moral internal (Kamaluddin,
et al., 2024). Proses integratif ini menegaskan pentingnya keterpaduan sekolah, guru, dan keluarga
dalam membangun karakter Islami yang matang dan berkelanjutan (Muzakki, et al., 2023).

Sekolah sebagai lembaga formal yang mengintegrasikan nilai pendidikan Islam, bersama
dukungan keluarga, menciptakan ekosistem pendidikan karakter yang memungkinkan pengembangan
perilaku etis, spiritual, dan sosial secara simultan (Maslani, Basyari, Rohmatulloh, & Nuroh, 2023).
Model ini memperlihatkan bagaimana pembelajaran karakter tidak hanya terjadi di kelas, tetapi meresap
dalam kehidupan sehari-hari anak melalui bimbingan, evaluasi, dan pengalaman nyata yang konsisten
(Hayati, Suyatno, & Susatya, 2020). Literasi moral yang diperoleh dari proses integratif ini juga
mempersiapkan anak untuk menghadapi dilema etis dalam masyarakat modern, sehingga mereka
menjadi individu yang mampu menyeimbangkan kepatuhan pada norma dengan pertimbangan etis yang
matang (Allison, 2024). Keterlibatan aktif keluarga bersama sekolah meningkatkan efektivitas
internalisasi nilai [slami dalam pendidikan karakter, yang berdampak pada kesiapan anak untuk menjadi
anggota masyarakat yang bertanggung jawab (Luthfianah, Roifah, Rofiqoh, & Noor, 2024).

Integrasi nilai Islami, screening moral, dan keterlibatan keluarga menjadi strategi utama dalam
pendidikan karakter di sekolah, yang menekankan kontinuitas, konsistensi, dan evaluasi berkelanjutan
(Kumala & Faslah, 2025). Sistem pembelajaran karakter yang demikian memungkinkan anak
memahami makna nilai moral, merasakan dampaknya dalam interaksi sosial, dan membangun
kesadaran etis yang mendalam (Ilmi, et al., 2023). Keberhasilan pendidikan karakter tidak hanya
bergantung pada kurikulum, tetapi juga pada kualitas interaksi guru, peran orang tua, dan keterlibatan
komunitas dalam mendukung internalisasi nilai (Muzakki, et al., 2023)., sekolah mampu melahirkan
generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga memiliki ketahanan moral, spiritual, dan
sosial yang kuat.

KESIMPULAN

Pendidikan karakter berbasis Islam di sekolah memainkan peran sentral sebagai ruang sosialisasi
dan mekanisme screening moral, yang memungkinkan anak menginternalisasi nilai-nilai etika, religius,
dan sosial secara holistik melalui interaksi dengan guru, teman sebaya, dan lingkungan sekolah,
sementara keterlibatan aktif keluarga memperkuat internalisasi nilai-nilai tersebut di rumah, sehingga
proses pembentukan karakter menjadi berkesinambungan, konsisten, dan adaptif terhadap tantangan
kehidupan modern; integrasi nilai pendidikan Islam, praktik evaluasi moral, dan kolaborasi sekolah
dengan orang tua serta komunitas menciptakan ekosistem pendidikan karakter yang mendukung
tumbuhnya generasi muda yang tidak hanya cerdas secara akademik, tetapi juga memiliki kedewasaan
moral, kesadaran spiritual, dan tanggung jawab sosial yang kuat, sehingga mampu mengambil
keputusan etis dan berperilaku pro-sosial dalam kehidupan sehari-hari.



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 2 November 2025

DAFTAR PUSTAKA

Allison, S. Z. (2024). Socialisation and character education in the Muslim world: exploring the role,
impact, and necessity of indoctrination. IJoReSH: Indonesian Journal of Religion, Spirituality,
and Humanity, 3(1), 76—100. https://doi.org/10.18326/ijoresh.v3il.76-100.

Azhari, D. S., & Fadhli, A. (2023). Penguatan Nilai-Nilai Keagamaan Dalam Rangka Membentuk
Perilaku Jujur dan Bertanggung Jawab di Rumah Asuh Yabni Padang. SAMBARA: Jurnal
Pengabdian Kepada Masyarakat, 1(3), 109-116.
https://doi.org/10.58540/sambarapkm.v1i3.366.

Azhari, D. S., Fadhli, A., & Usman, U. (2024). Membangun Karakter Kepemimpinan Berbasis
Kepemimpinan Nabi Muhammad SAW Pada Era Modern di TPQ Masjid Nurul Thsan
Padang. Abdi  Unisap:  Jurnal  Pengabdian = Kepada  Masyarakat, 2(1),  72-78.
https://doi.org/10.59632/abdiunisap.v2il.247.

Basmin, B., Nursaeni, N., Rahmadani, E., & Middin, M. (2025). The Effect of the School Environment
on Student Morality. Educational Journal of Learning Technology, 3(1), 74-84.
https://doi.org/10.58230/edutech.v3il.68.

Hayati, F. N., Suyatno, S., & Susatya, E. (2020). Strengthening of Religious Character Education Based
on School Culture in the Indonesian Secondary School. The European Educational Researcher,
3(3), 87-100. https://doi.org/10.31757/euer.331.

Herlina, Arismunandar, & Tolla, 1. (2024). Education Character in the Era of Globalization: Facing the
Challenges of the Modern World. International Journal of Engineering, Science and Information
Technology, 4(4), 230-236. https://doi.org/10.52088/ijesty.v4i4.649.

Ilmi, I., Wanayati, S., Hasanah, A., & Arifin, B. S. (2023). Islamic Educational Values as the Core of
Character Education. EDUTEC : Journal of Education And Technology, 7(2), 406-471.
https://doi.org/10.29062/edu.v7i2.633.

Indriyani, D., & Ishomuddin, I. (2022). Moral Education in View of Al-Ghazali and Emile Durkheim.
Salam International Journal of Islamic Education, (1), 14-21.
https://doi.org/10.22219/sinjie.v1i1.21002.

Ismatullah, A. (2023). Systematic Literature Review (SLR): Implementasi Pendidikan Islam dalam
Pembentukan Karakter Anak di Masyarakat: Systematic Literature Review (SLR): The
Implementation of Islamic Education in Children's Character Building within
Society. Kharismatik: Jurnal 1lmu Pendidikan, 1(1), 52-64.
https://doi.org/10.70757/kharismatik.v1il.16.

Kamaluddin, R. T., Sa’diyah, M., Ibdalsyah, 1., & Bahruddin, E. (2024). Internalization of Character
Education in Islamic Perspective and Its Implementation in Daily Life. Formosa Journal of
Multidisciplinary Research, 3(11), 4029-4042. https://doi.org/10.55927/fjmr.v3il11.12184.

Kristina, G. (2019). Studi komparasi kecerdasan moral siswa ditinjau dari sekolah reguler dan sekolah
islam terpadu full day school. Psikoborneo: Jurnal Ilmiah Psikologi, 7(4), 509-518.
http://dx.doi.org/10.30872/psikoborneo.v7i4.4825.

Kumala, S. F., & Faslah, R. (2025). Sinergitas Keluarga dan Masyarakat dalam Meningkatkan Mutu
Pendidikan di Madrasah Ibtidaiyah. JIIP - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan, 8(8), 9750-9754.
https://doi.org/10.54371/jiip.v8i8.8839.

Luthfianah, L., Roifah, N., Rofiqoh, A., & Noor, F. A. A. (2024). Sinergi Keluarga dan Sekolah dalam
Membentuk Sikap Peduli Sosial pada Anak Usia Dini: Pendekatan Holistik untuk Generasi
Peduli. Lentera Anak, 5(2). https://doi.org/10.34001/jla.v5i2.7597.

Maslani, M., Basyari, Z. A. S., Rohmatulloh, R., & Nuroh, L. (2023). Implementation of character
education in islamic education. Jurnal Educatio: Jurnal Pendidikan Indonesia, 9(1), 521.
https://doi.org/10.29210/1202322884.

Miftahuddin, Aman, & Yuliantri, R. D. A. (2024). Islamic character education model: An in-depth
analysis for Islamic boarding school. Cakrawala Pendidikan, 43(2), 370-380.
https://doi.org/10.21831/cp.v43i2.66516.

Mukti, A., Drajat, A., & Kahwash, M. A. M. H. (2021). Moral education according to ibn miskawayh
and al-ghazali. Jurnal Tarbiyah, 28(1), 56-88. http://dx.doi.org/10.30829/tar.v28i1.972.

Muzakki, I. H., Al-Hikami, F. J., Pramono, I. A., Matiyah, 1., & Basuki, B. (2023). Sinergitas keluarga,
sekolah dan masyarakat terhadap pendidikan di era disrupsi menurut nahlawi. Jurnal Inovasi
Pendidikan, 1(3), 360-374. https://doi.org/10.60132/jip.v1i3.133.



https://doi.org/10.18326/ijoresh.v3i1.76-100
https://doi.org/10.58540/sambarapkm.v1i3.366
https://doi.org/10.59632/abdiunisap.v2i1.247
https://doi.org/10.58230/edutech.v3i1.68
https://doi.org/10.31757/euer.331
https://doi.org/10.52088/ijesty.v4i4.649
https://doi.org/10.29062/edu.v7i2.633
https://doi.org/10.22219/sinjie.v1i1.21002
https://doi.org/10.70757/kharismatik.v1i1.16
https://doi.org/10.55927/fjmr.v3i11.12184
http://dx.doi.org/10.30872/psikoborneo.v7i4.4825
https://doi.org/10.54371/jiip.v8i8.8839
https://doi.org/10.34001/jla.v5i2.7597
https://doi.org/10.29210/1202322884
https://doi.org/10.21831/cp.v43i2.66516
http://dx.doi.org/10.30829/tar.v28i1.972
https://doi.org/10.60132/jip.v1i3.133

Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 2 November 2025

Norlena, I. (2015). Sekolah sebagai Organisasi Formal: Interaksi Antar Struktur. Tarbiyah Islamiyah,
5(2), 43-55. https://doi.org/10.18592/jtipai.v5i2.1831.

Ramin, R. (2020). Sekolah Dan Pendidikan Karakter Islami (Sebuah Analisis Konseptual). TARBAWY:
Indonesian Journal of Islamic Education, 7(2), 181-194. https://doi.org/10.17509/t.v7i2.29724.

Sawaluddin, F. R., & Rustandi, R. (2020). Manajemen Sumber Daya Manusia Lembaga Pendidikan
Islam Di MTs Persis 3 Pameungpeuk. Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah, 5(4), 375-396.
https://doi.org/10.15575/tadbir.v5i4.2306.

Siregar, E. B., Matondang, N. H., Giawa, F., Siregar, J. M., & Hasibuan, R. P. (2024). Persepsi Guru
Tentang Pendidikan Karakter Pada Madrasah Ibtidaiyah Negeri (MIN) 1 Deli Serdang, Sumatera
Utara. Education Journal: Journal Educational Research and Development, 8(1), 111-125.



https://doi.org/10.18592/jtipai.v5i2.1831
https://doi.org/10.17509/t.v7i2.29724
https://doi.org/10.15575/tadbir.v5i4.2306

