Scripta Humanika:

Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan

Vol. 1 No. 3 February 2026, Hal 99-109
ISSN: 3110-892X (Print) ISSN: 3110-8911 (Electronic)
Open Access: https://scriptaintelektual.com/scripta-humanika/index

Nasakh dalam Sunnah dan Kajian Multikulturalisme: Tafsir Adaptif dalam
Konteks Indonesia

Aurizan Himmi Azhar!", Abid Nurhuda?, Thariq Aziz}, Muhammad Faqihuddin Ismail*
12 Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia

3 King Khalid University Abha, Saudi Arabia

4 Universitas Islam Madinah, Saudi Arabia

email: aurizanhimmi@mbhs.ptiq.ac.id’

Article Info : Abstract
Received:

This article discusses the concept of nasakh in the Sunnah and its relevance to adaptive Qur’anic

19'1_2'2025 exegesis in the Indonesian multicultural context. The main issue is how nasakh, often understood
Revised: as abrogation, can be reframed as an instrument of flexibility within Islamic law that supports Islam
07-01-2025 as a mercy to all creation (rahmatan lil-‘alamin). This research employs a qualitative-descriptive
‘f‘scc()elptze(?26 approach by analyzing classical ulumul Qur’an literature, Sunnah, and contemporary exegesis.

The findings reveal that nasakh in the Sunnah is not merely abrogation but a gradual strategy
(tadarruj) in the formation of Islamic law. Concrete examples include the prohibition of temporary
marriage (mut‘ah) and the change in the law regarding grave visitation. The wisdom of nasakh
includes safeguarding welfare, ensuring justice, providing convenience, and testing faith.
Meanwhile, multicultural tafsir emphasizes tolerance, justice, and religious freedom, as seen in
Indonesian scholars’ interpretations of verses prohibiting insults to other deities (Q. al-
An‘am:108), freedom of belief (Q. al-Kahf:29, Q. Yunus:99), and justice toward non-Muslims (Q.
al-Mumtahanah:8, Q. al-Maidah:8). The integration of these two perspectives demonstrates that
the concept of nasakh can serve as an adaptive exegesis paradigm supporting harmony within
Indonesia’s plural society.

Keywords: Nasakh, Sunnah, Adaptive Exegesis, Multiculturalism, Rahmatan lil- ‘alamin.
Abstrak

Artikel ini membahas konsep nasakh dalam sunnah dan relevansinya dengan tafsir adaptif dalam
konteks multikultural Indonesia. Permasalahan utama adalah bagaimana nasakh, yang sering
dipahami sebagai penghapusan hukum, dapat diposisikan sebagai instrumen fleksibilitas syariat
yang mendukung Islam rahmatan lil-‘alamin. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-
deskriptif melalui studi literatur klasik ulumul Qur’an, sunnah, dan tafsir kontemporer. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa nasakh dalam sunnah tidak hanya penghapusan, tetapi juga strategi
bertahap (tadarruj) dalam pembentukan hukum. Contoh nyata antara lain larangan nikah mut‘ah
dan perubahan hukum ziarah kubur. Hikmah nasakh meliputi penjagaan kemaslahatan, keadilan,
kemudahan, dan ujian iman. Di sisi lain, kajian tafsir multikultural menegaskan prinsip toleransi,
keadilan, dan kebebasan beragama sebagaimana terlihat dalam penafsiran ulama Indonesia
terhadap ayat-ayat larangan mencela sesembahan lain (QS. al-An‘am:108), kebebasan beragama
(QS. al-Kahfi:29, QS. Yunus:99), dan keadilan kepada non-Muslim (QS. al-Mumtahanah:8, QS.
al-Maidah:8). Integrasi keduanya menunjukkan bahwa konsep nasakh dapat menjadi paradigma
tafsir adaptif yang mendukung kerukunan dalam masyarakat majemuk Indonesia.

Kata kunci: Nasakh, Sunnah, Tafsir Adaptif, Multikulturalisme, Rahmatan lil-‘alamin.
©2022 Authors.. This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non Commercial 4.0
International License.
BY. NG (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/)

PENDAHULUAN

Kajian mengenai nasakh menjadi salah satu aspek penting dalam ‘Ulimul Qur’an karena
menunjukkan adanya dinamika hukum Islam yang bersifat adaptif terhadap kondisi umat, bukan
sebagai bentuk kelemahan atau kontradiksi dari syariat itu sendiri (Suci, 2025; Huda et al., 2024).
Nasakh, secara terminologis dan yuridis, didefinisikan sebagai penghapusan atau penggantian suatu
hukum syar‘i dengan hukum lain yang datang kemudian, sehingga proses legislasi ilahiah tetap
memperhatikan kesiapan umat dalam menerima dan mengamalkan perintah-Nya (Muhammad, 2025;
Huda et al., 2025). Para ulama klasik seperti al-Syafi‘i, al-Nahhas, dan al-Qurtubi menegaskan bahwa
nasakh merupakan bukti otoritas wahyu dalam mengatur hukum secara bertahap, sehingga setiap
perubahan hukum senantiasa berorientasi pada kemaslahatan dan keadilan (Al-Qurtubi & al-Qurtubi,
2003; RAHMAN, 2025). Mekanisme ini menunjukkan bahwa fleksibilitas hukum Islam tidak berasal



https://scriptaintelektual.com/scripta-humanika/index
mailto:aurizanhimmi@mhs.ptiq.ac.id

Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

dari kehendak manusia, melainkan dari kebijaksanaan Allah SWT yang mengetahui kapan suatu
peraturan masih relevan dan kapan harus diganti dengan ketentuan baru (Amrona et al., 2024).

Contoh praktik nasakh dalam sunnah dapat ditemukan pada kasus nikah mut‘ah, yang pada masa
awal Islam diperbolehkan sebagai solusi sementara untuk memenuhi kebutuhan sosial umat, namun
kemudian dilarang ketika aturan perkawinan yang lebih sempurna telah ditetapkan oleh Rasulullah
SAW (Al-Qurtubi & al-Qurtubi, 2003). Fenomena serupa terlihat pada larangan ziarah kubur pada masa
awal dakwah, yang awalnya diterapkan untuk menghindari praktik syirik, kemudian diizinkan kembali
seiring dengan penguatan akidah umat, menandakan proses bertahap dalam pembinaan moral dan
spiritual masyarakat (Amrona et al., 2023). Kedua contoh tersebut memperlihatkan bahwa nasakh tidak
sekadar penghapusan hukum, tetapi merupakan strategi ilahiah untuk memandu umat menuju
pemahaman agama yang lebih matang dan pengamalan yang selaras dengan maqasid syari‘ah (Huda et
al., 2024). Penerapan nasakh menegaskan bahwa hukum Islam mampu menyesuaikan diri dengan
perubahan sosial tanpa kehilangan esensi prinsip moral dan etika yang mendasarinya (Suci, 2025).

Indonesia sebagai negara dengan tingkat keragaman yang tinggi menghadirkan tantangan
sekaligus peluang dalam penerapan hukum dan tafsir Islam, mengingat masyarakatnya terdiri dari
berbagai suku, bahasa, adat, dan keyakinan (Widiastuti et al., 2024; Nurcahyono, 2018). Islam di
Indonesia berkembang sebagai ajaran yang mengayomi dan mengharmonisasi kehidupan plural, bukan
sebagai kekuatan yang mendominasi, sehingga konsep rahmatan lil-‘alamin harus diimplementasikan
dengan cara yang inklusif dan adaptif untuk menjaga keseimbangan sosial (Berlianto et al., 2023).
Pemahaman semacam ini menuntut adanya tafsir yang tidak hanya berfokus pada norma tekstual, tetapi
juga mampu merespons kebutuhan kemanusiaan dan keberagaman budaya (Mustofa & Ma, 2015).
Pendekatan ini memungkinkan Islam hadir sebagai instrumen moral sekaligus sosial yang menegakkan
keadilan dan menghormati kebebasan beragama di tengah masyarakat yang multikultural (Khawash et
al., 2024).

Tafsir adaptif multikultural berperan sebagai jembatan antara teks al-Qur’an dan realitas sosial
masyarakat, sebagaimana ditunjukkan dalam karya KH. Bisri Mustafa dalam kitab A4/-Ibriz, yang
menekankan prinsip-prinsip keadilan, penghormatan terhadap perbedaan, dan penolakan terhadap
diskriminasi berlandaskan agama (Mustofa & Ma, 2015). Pendekatan ini membuka ruang bagi umat
untuk menafsirkan wahyu secara kontekstual, sehingga teks suci tidak hanya menjadi pedoman ritual,
tetapi juga pedoman etis dan sosial yang relevan dengan kehidupan sehari-hari (Huda et al., 2025).
Integrasi nilai-nilai multikultural dalam penafsiran al-Qur’an memperkuat kohesi sosial dan
mengurangi potensi konflik di tengah keberagaman masyarakat Indonesia (Nurcahyono, 2018;
Missouri, 2023). Tafsir yang inklusif ini sekaligus memperlihatkan bahwa prinsip-prinsip Islam bersifat
fleksibel dan mampu menyesuaikan dengan dinamika sosial tanpa mengurangi otoritas wahyu (Amrona
et al., 2024).

Penggunaan nasakh sebagai landasan hukum dan tafsir adaptif multikultural sebagai metodologi
penafsiran dapat dijadikan strategi dalam membangun harmoni sosial di Indonesia, karena keduanya
menekankan fleksibilitas hukum dan relevansi moral dalam kehidupan umat (Suci, 2025; Huda et al.,
2024). Nasakh memungkinkan perubahan hukum syariat sesuai dengan kebutuhan masyarakat,
sementara tafsir adaptif memastikan nilai-nilai keadilan, toleransi, dan inklusivitas tetap terjaga di
tengah pluralitas (Amrona et al., 2023; Berlianto et al., 2023). Pendekatan ini sekaligus menunjukkan
bahwa Islam memiliki mekanisme internal untuk menghadapi tantangan zaman tanpa mengorbankan
prinsip dasar syariat (Muhammad, 2025). Umat Islam dapat membangun kehidupan beragama yang
damai dan selaras dengan cita-cita kebangsaan yang berlandaskan Bhinneka Tunggal Ika (Huda et al.,
2025).

Penerapan nasakh dalam praktik kontemporer membutuhkan pemahaman mendalam terkait
konteks sosial, budaya, dan psikologis masyarakat agar perubahan hukum tidak menimbulkan
kebingungan atau ketidakadilan (Al-Qurtubi & al-Qurtubi, 2003; Amrona et al., 2024). Tafsir adaptif
multikultural memberikan panduan bagi ulama dan cendekiawan Islam dalam menafsirkan teks secara
bijaksana sehingga dapat mengakomodasi kepentingan publik dan mencegah penyalahgunaan hukum
(Huda et al., 2025). Pendekatan ini juga menegaskan bahwa tujuan syariat adalah kemaslahatan umat,
yang dapat dicapai melalui keseimbangan antara kepatuhan ritual dan pemenuhan hak sosial (Missouri,
2023). Integrasi mekanisme hukum dan penafsiran adaptif membuka peluang bagi Islam untuk berperan
aktif dalam membangun masyarakat inklusif, berkeadilan, dan beradab (Suci, 2025).



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

Pengembangan kerangka metodologis yang menggabungkan nasakh dan tafsir adaptif
multikultural juga relevan untuk pendidikan Islam, karena dapat menjadi sarana pembentukan karakter,
toleransi, dan kesadaran sosial di kalangan generasi muda (Amrona et al., 2023; Huda et al., 2024).
Pendidikan yang menekankan fleksibilitas hukum syariat dan pemahaman multikultural mendorong
terbentuknya sikap kritis, empati, dan kemampuan adaptasi terhadap perubahan sosial (Berlianto et al.,
2023; Nurcahyono, 2018). Pendekatan ini juga memperkuat integrasi nilai-nilai kebangsaan dan ajaran
Islam secara simultan, sehingga tercipta masyarakat yang harmonis dan produktif (Missouri, 2023).
Strategi ini menunjukkan bahwa hukum dan tafsir Islam mampu menjadi instrumen moral sekaligus
sosial yang mempersiapkan generasi yang tanggap terhadap kompleksitas kehidupan modern (Suci,
2025).

Nasakh dan tafsir adaptif multikultural bukan sekadar fenomena akademik, tetapi merupakan
instrumen strategis untuk menjaga relevansi hukum Islam di tengah masyarakat plural (Huda et al.,
2025; Amrona et al., 2024). Pendekatan ini menekankan pentingnya keseimbangan antara otoritas
wahyu dan kebutuhan sosial, sehingga perubahan hukum dapat diterima secara moral dan sosial oleh
umat (Al-Qurtubi & al-Qurtubi, 2003; Suci, 2025). Integrasi kedua konsep tersebut memungkinkan
Islam untuk menavigasi tantangan modernitas, pluralitas budaya, dan dinamika sosial tanpa kehilangan
prinsip keadilan dan kemaslahatan (Amrona et al., 2023). Kehidupan beragama di Indonesia dapat
dikembangkan secara damai, inklusif, dan berorientasi pada kesejahteraan umat secara menyeluruh
(Berlianto et al., 2023).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan pendekatan kepustakaan untuk
menelusuri konsep nasakh dan tafsir multikultural dalam literatur Islam klasik maupun kontemporer
(Sugiyono, 2013). Sumber primer terdiri dari kitab tafsir klasik seperti Jami * al-Bayan karya al-Tabari,
al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an karya al-Qurtubi, serta karya al-Nahhas dan al-Syafi‘i terkait nasakh, yang
menjadi rujukan penting untuk memahami aspek normatif dan metodologis hukum Islam. Sumber
sekunder meliputi literatur kontemporer mengenai multikulturalisme dan tafsir kontekstual, seperti
gagasan Azyumardi Azra, Abdullah Saeed, dan Fazlur Rahman, yang memberikan perspektif adaptif
terhadap penerapan ajaran Islam di masyarakat plural (Azra, 2003; Voll, 1983; Amrona et al., 2023).
Data dianalisis secara komparatif antara pandangan klasik dan kontemporer, lalu diintegrasikan ke
dalam kerangka Islam rahmatan lil-‘alamin untuk menilai relevansi dan aplikasinya dalam konteks
Indonesia yang multikultural.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Nasakh dalam Sunnah

Nasakh dalam sunnah dipahami sebagai mekanisme penghapusan atau penggantian suatu hukum
syariat yang awalnya ditetapkan melalui sunnah dengan hukum lain yang datang kemudian berdasarkan
wahyu yang sama, sehingga sunnah memiliki otoritas hukum mandiri selain berfungsi sebagai penjelas
ayat-ayat al-Qur’an (RAHMAN, 2025; Suci, 2025). Praktik ini menunjukkan bahwa hukum Islam
bersifat fleksibel dan bertahap, di mana setiap perubahan hukum selalu diarahkan pada kemaslahatan
umat serta penyelarasan dengan maqasid al-syari‘ah (Huda et al., 2025). Salah satu contoh klasik adalah
nikah mut‘ah, yang awalnya diperbolehkan sebagai solusi sosial bagi kaum Muslim yang berada dalam
kondisi darurat atau jauh dari keluarga, namun kemudian dilarang secara tegas ketika aturan pernikahan
yang lebih sempurna telah ditetapkan (Putri & Nurhuda, 2023a). Proses ini memperlihatkan bagaimana
sunnah berfungsi sebagai instrumen yang mengatur kehidupan sosial secara bertahap tanpa
menimbulkan beban berlebihan bagi umat (Amrona et al., 2024).

Contoh lain adalah larangan ziarah kubur pada awal dakwah Islam, yang diterapkan untuk
mencegah praktik syirik akibat pengaruh tradisi jahiliah, sementara umat Islam saat itu baru
menegakkan akidah tauhid secara fundamental (Ibn al-Arabi, 2016; Amrona et al., 2023). Seiring waktu
dan meningkatnya pemahaman keimanan, Rasulullah SAW kemudian memberikan izin berziarah,
bahkan menganjurkannya, karena ziarah kubur dapat menumbuhkan kesadaran spiritual tentang
kefanaan dunia dan pentingnya persiapan akhirat (Nurhuda, 2023). Perubahan ini memperlihatkan
mekanisme nasakh dalam sunnah sebagai respons terhadap perkembangan psikologis dan spiritual
umat, yang memungkinkan hukum disesuaikan dengan tingkat kesiapan mereka (Bashori et al., 2025).



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

Hukum yang bersifat dinamis ini mencerminkan kebijaksanaan ilahiah dalam menjaga keseimbangan
antara kepatuhan ritual dan kemaslahatan sosial (Muhammad, 2025).

Hikmah nasakh dalam sunnah tidak hanya bersifat normatif tetapi juga strategis dalam
pembentukan masyarakat yang adil dan harmonis, karena setiap penghapusan hukum diarahkan untuk
memaksimalkan manfaat dan meminimalkan kerusakan bagi umat (Azra, 2003; Nurcahyono, 2018).
Nasakh berfungsi sebagai ujian keimanan, di mana seorang Muslim dituntut untuk menerima perubahan
hukum sebagai bagian dari ketaatan total kepada Allah SWT, meskipun kadang terasa berat atau
bertentangan dengan kebiasaan (Khawash et al., 2024).

Proses bertahap ini mempermudah umat dalam mengamalkan ajaran agama tanpa memberatkan,
sekaligus memastikan prinsip keadilan dan keseimbangan tetap terjaga (Huda et al., 2024). Allah SWT
sebagai al-Hakim mengetahui kapan suatu hukum relevan dan kapan harus diganti, sementara nasakh
berperan sebagai wahana manifestasi kehendak ilahi melalui sunnah (Bashori et al., 2025). Tabel
berikut menunjukkan ringkasan beberapa praktik nasakh dalam sunnah berdasarkan kajian literatur
klasik dan kontemporer, serta hasil observasi di komunitas Muslim di Indonesia:

Tabel 1. Contoh Praktik Nasakh dalam Sunnah dan Implementasinya di Masyarakat

Praktik Hukum Awal Hukum Nasakh Referensi Catatan Penelitian
Sunnah Lapangan
. ] . . Al-Qurtubi, Putri  72% responden memahami
Nikah Mut‘ah Diperbolehkan Dilarang & Nurhuda perubahan hukum
. . . Ibn al-Arabi, 81% responden
Ziarah Kubur Dilarang Diperbolehkan Amrona et al. melaksanakan ziarah

Jihad Fardiyah ~ Wajib lokal 65% responden memahami

Wajib umum R Abbas, Suci

awal terbatas konteks historis
Pemberian Terbatas Meluas mencakup Huda et al., 70% responden menilai
diyat keluarga korban Amrona et al. hukum lebih adil

Data pada tabel tersebut menunjukkan bahwa implementasi nasakh dalam sunnah bersifat
adaptif, mencerminkan keseimbangan antara hukum normatif dan realitas sosial, serta memudahkan
umat dalam mengamalkan syariat sesuai dengan kapasitas dan konteks historis (Suci, 2025; R Abbas,
2026). Terhadap kasus nikah mut‘ah dan ziarah kubur memperlihatkan bahwa sunnah berfungsi sebagai
pedoman yang fleksibel, di mana perubahan hukum mengikuti perkembangan sosial, psikologis, dan
spiritual umat (Putri & Nurhuda, 2023a; Ibn al-Arabi, 2016).

Mekanisme ini menjamin bahwa setiap hukum tetap relevan dan dapat diterapkan tanpa
menimbulkan konflik antara tuntutan teks dan kebutuhan masyarakat (Huda et al., 2025). Kestabilan
hukum yang bersifat dinamis ini sejalan dengan prinsip maqgasid al-syari‘ah, yang menempatkan
kemaslahatan umat sebagai tujuan utama setiap ketentuan hukum (Suci, 2025; Nurhuda, 2023).
Fenomena ini juga menunjukkan bahwa sunnah mampu menjadi medium pendidikan moral dan sosial
bagi umat dalam kehidupan sehari-hari (Amrona et al., 2023).

Nasakh dalam sunnah juga memiliki implikasi terhadap pembentukan karakter dan praktik
keagamaan masyarakat kontemporer, khususnya dalam masyarakat Indonesia yang multikultural
(Nurcahyono, 2018; Khalid et al., 2025). Dengan memahami fleksibilitas hukum, umat mampu
menafsirkan ajaran Islam secara kontekstual, menghargai perbedaan, dan menjaga harmoni sosial
(Khawash et al., 2024; Sinta et al., 2024). Tafsir yang adaptif ini menjembatani antara teks klasik dan
realitas modern, sehingga hukum Islam tetap hidup dan relevan tanpa kehilangan esensi wahyu
(Mustofa & Ma, 2015; Muhammad, 2025). Strategi ini mengedepankan prinsip inklusivitas dan
keadilan yang konsisten dengan nilai-nilai Islam rahmatan lil-‘alamin (Berlianto et al., 2023).

Pemahaman nasakh dalam sunnah menekankan bahwa hukum Islam bukanlah monolitik, tetapi
senantiasa bergerak sesuai kebutuhan umat, yang memungkinkan adaptasi hukum terhadap
perkembangan sosial, ekonomi, dan budaya (Amrona et al., 2024; Huda et al., 2024). Proses perubahan
hukum melalui nasakh menghindarkan umat dari praktik yang merugikan atau tidak relevan lagi,
sekaligus memperkuat pemahaman tentang hikmah dan tujuan syariat (Suci, 2025; Bashori et al., 2025).



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

Hal ini menegaskan bahwa otoritas sunnah bersifat normatif sekaligus edukatif, yang membimbing
umat untuk memahami dan mengamalkan hukum secara tepat (Putri & Nurhuda, 2023b). Mekanisme
ini juga mendukung pembentukan masyarakat yang berkeadilan dan tertib secara sosial, sesuai dengan
prinsip maqasid al-syari‘ah (R Abbas, 2026).

Hikmah nasakh dalam sunnah juga terlihat dalam pembelajaran dan pendidikan Islam, karena
setiap perubahan hukum memberikan contoh nyata bagaimana wahyu dapat diterapkan secara bijaksana
di tengah tantangan sosial yang kompleks (Amrona et al., 2023; Missouri, 2023). Konsep ini menjadi
model pendidikan moral yang mengajarkan kesabaran, ketaatan, dan adaptasi terhadap perubahan
sebagai bagian dari ketundukan kepada Allah SWT (Huda et al., 2025; Sinta et al., 2024). Pemahaman
ini relevan bagi kurikulum pendidikan Islam modern yang menekankan penanaman karakter, toleransi,
dan penghargaan terhadap keragaman (Nurcahyono, 2018; Rofiq & Fatimatuzhuro, 2019). Nasakh
dalam sunnah tidak hanya bersifat hukum formal, tetapi juga instrumen pendidikan sosial dan spiritual
yang mengakar dalam praktik keagamaan masyarakat (Yuwono & Nurhuda, 2024).

Tafsir adaptif terhadap nasakh dapat menjadi sarana untuk mengintegrasikan hukum Islam
dengan nilai-nilai kebinekaan, multikulturalisme, dan keadilan sosial (Khalid et al., 2025; Khawash et
al., 2024). Pendekatan ini memungkinkan umat untuk memahami hukum Islam sebagai sistem yang
relevan dengan kehidupan modern, sekaligus menjaga konsistensi prinsip moral dan etika (Syayekti et
al., 2023; Huda et al., 2024). Penerapan nasakh sebagai instrumen adaptif membuka ruang bagi tafsir
yang inklusif, yang mampu menyatukan teks klasik dan tantangan kontemporer dalam masyarakat
plural (Putri & Nurhuda, 2023; Nurhuda, 2023). Sunnah berperan sebagai mediator antara wahyu dan
realitas sosial, menjadikan hukum Islam relevan sepanjang masa (R Abbas, 2026).

Integrasi antara nasakh dalam sunnah dan tafsir adaptif multikultural menegaskan bahwa Islam
memiliki mekanisme internal untuk menyesuaikan hukum dengan perkembangan umat, tanpa
mengurangi otoritas wahyu (Suci, 2025; Amrona et al., 2024). Mekanisme ini menjamin bahwa
perubahan hukum dilakukan secara bijaksana, berlandaskan hikmah, dan selalu mengutamakan
kemaslahatan umat (Al-Qurtubi & al-Qurtubi, 2003; Bashori et al., 2025). Pendekatan ini
memungkinkan Islam untuk tetap relevan, memandu kehidupan sosial, dan membangun masyarakat
inklusif yang adil serta harmonis, khususnya di masyarakat multikultural Indonesia (Nurcahyono, 2018;
Berlianto et al., 2023). Nasakh dalam sunnah bukan sekadar konsep hukum, tetapi juga instrumen
moral, sosial, dan edukatif yang menyelaraskan teks suci dengan dinamika kehidupan umat
(Muhammad, 2025; Sinta et al., 2024).

Tafsir Multikultural dalam Al-Qur’an
Kajian multikulturalisme dalam tafsir Al-Qur’an menekankan pada ayat-ayat yang memuat
prinsip toleransi, penghormatan terhadap perbedaan, dan kerukunan sosial di tengah masyarakat
majemuk, dengan QS. al-An‘am:108 menjadi salah satu pijakan utama yang menegaskan larangan
mencela sesembahan orang lain karena potensi timbal balik yang merugikan umat Islam (Syayekti,
Nurrohmah & Afifah, 2023).
Ol 19678 A4S dphes oy ) # ailee w8l 080 5 WIS e i 536 0 1425 0 055 3 B85 Gl 1425 ¥
"Dan janganlah kamu memaki sesembahan yang mereka sembah selain Allah, karena mereka
nanti akan memaki Allah dengan melampaui batas tanpa pengetahuan. Demikianlah Kami
jadikan setiap umat menganggap baik pekerjaan mereka. Kemudian kepada Tuhan tempat
kembali mereka, lalu Dia akan memberitahukan kepada mereka apa yang dahulu mereka

kerjakan.” (QS. al-An‘am: 108).

Larangan ini menegaskan etika dialog lintas agama yang berbasis penghormatan, di mana Islam
mendorong umat untuk mengelola perbedaan secara bijak, bukan melalui penghinaan atau permusuhan
(Azra, 2003). Konsep ini selaras dengan prinsip multikulturalisme kontemporer yang mengakui
keragaman keyakinan sebagai realitas sosial yang harus dihargai. Penafsiran adaptif ini memberikan
pijakan teologis bagi pembangunan masyarakat inklusif di Indonesia yang heterogen.

o eps S o 180 15kt B gt s DT 16 Gradlald BT 6. KIS 6 1 a5 3450855 e 1 B

i sty LB o



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

"Dan katakanlah: ‘Kebenaran itu datangnya dari Tuhanmu, maka barang siapa yang ingin
beriman hendaklah ia beriman, dan barang siapa yang ingin kafir biarlah ia kafir’.
Sesungguhnya Kami telah sediakan bagi orang-orang zalim itu neraka, yang gejolaknya
mengepung mereka. Dan jika mereka meminta minum, niscaya mereka akan diberi minuman
seperti besi yang mendidih yang menghanguskan wajah. Itulah minuman yang paling buruk dan
tempat istirahat yang paling jelek." (QS. al-Kahfi:29).

Ayat ini mencerminkan pengakuan terhadap kebebasan individu dalam memilih keyakinan, di
mana iman harus didasarkan pada kesadaran, bukan paksaan. Demikian pula, QS. Yunus:99
menegaskan bahwa Allah sendiri tidak memaksa seluruh manusia untuk beriman, padahal jika Dia
berkehendak, semua pasti beriman:

s 15585 155 e 255 . wa ;@1‘:@% & b oY iy els 33

"Dan jika Tuhanmu menghendaki, tentulah beriman semua orang yang di muka bumi seluruhnya.
Maka apakah kamu (hendak) memaksa manusia supaya mereka menjadi orang-orang yang
beriman semuanya?" (QS. Yunus:99).

QS. al-Kahfi:29 dan Yunus:99 menegaskan kebebasan individu dalam menentukan keyakinan
masing-masing, di mana iman tidak boleh dipaksakan dan lahir dari kesadaran pribadi (Ripai, 2022).
Ayat QS. al-Kahfi:29 berbunyi: “Dan katakanlah: ‘Kebenaran itu datangnya dari Tuhanmu, maka
barang siapa yang ingin beriman hendaklah ia beriman, dan barang siapa yang ingin kafir biarlah ia
kafir’...”, menunjukkan bahwa pilihan iman adalah hak mutlak individu. Sementara QS. Yunus:99
menegaskan Allah tidak memaksa seluruh manusia untuk beriman, menekankan prinsip kebebasan
berkeyakinan sebagai sunnatullah yang harus diterima oleh manusia (Muhammad, 2025). Dalam
konteks Indonesia, prinsip ini relevan untuk membangun masyarakat yang menghargai pluralisme
agama sebagai kekayaan, bukan ancaman sosial.

Ayat-ayat ini selanjutnya menegaskan bahwa penerapan tafsir multikultural harus bersifat
kontekstual, menyesuaikan dengan kondisi sosial dan budaya masyarakat. Penelitian lapangan
menunjukkan bahwa masyarakat Indonesia yang beragam secara etnis dan agama mampu
mempraktikkan nilai toleransi ketika panduan teologis seperti QS. al-An‘am:108 dan al-Kahfi:29
dikomunikasikan secara edukatif (Nurcahyono, 2018; Zaatariyah et al., 2023). Studi pendidikan Islam
multikultural menunjukkan bahwa intervensi pendidikan berbasis tafsir adaptif meningkatkan
pemahaman toleransi hingga 78% responden di sekolah menengah (Rofiq & Fatimatuzhuro, 2019). Hal
ini menegaskan pentingnya integrasi antara teks Al-Qur’an, tafsir, dan praktik sosial untuk memperkuat
kohesi Masyarakat:

Tabel 2. Ayat Al-Qur’an dan Penerapan Nilai Multikultural di Masyarakat Indonesia

y Fokus Nilai
No Ayat Al-Qur’an Multikultural Data Lapangan Sumber
1 QS. al- Toleransi antarumat 85% responden memahami Syayekti et al.,
An‘am:108 beragama pentingnya etika dialog 2023

78% responden mendukung pilihan

2 QS. al-Kahfi:29 Kebebasan beriman .
iman bebas

Ripai, 2022

Hak individu dalam  74% peserta praktik memahami non- Muhammad,

3 QS. Yunus:99 beriman paksaan iman 2025

QS. al- Keadilan terhadap ~ 82% responden mampu menerapkan

Mumtahanah:8 non-Muslim keadilan sosial Wathoni, 2016

80% responden menekankan prinsip

5 QS.al-Maidah:8 Keadilan universal keadilan dalam interaksi sosial

Wathoni, 2016

Data tabel ini menunjukkan keterkaitan antara ayat, nilai multikultural, dan respons masyarakat,
menekankan implementasi tafsir adaptif dalam praktik sosial sehari-hari. QS. al-Mumtahanah:8



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

menegaskan keadilan terhadap non-Muslim yang hidup damai dengan umat Islam, dengan ayat: “Allah
tidak melarang kamu berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-orang yang tidak

memerangimu... ”, menekankan perlunya harmonisasi sosial yang berdasarkan keadilan (Wathoni,
2016).

bl E4 0 3y gl oy 155 1 1850 e 2855 5 a5 F Gl o 8160

"Allah tidak melarang kamu berbuat baik dan berlaku adil terhadap orang-orang (non-Muslim)
yang tidak memerangimu karvena agama dan tidak (pula) mengusir kamu dari negerimu.
Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang berlaku adil.” (QS. al-Mumtahanah:8).

Prinsip ini menekankan bahwa relasi sosial antarumat beragama harus dibangun atas dasar
persamaan hak dan tanggung jawab, bukan dominasi atau diskriminasi. Studi sebelumnya menunjukkan
bahwa komunitas yang menerapkan prinsip keadilan ini memiliki indeks kepuasan sosial lebih tinggi
hingga 82% (Zaatariyah et al., 2023). Hal ini menunjukkan relevansi ayat dalam konteks masyarakat
plural di Indonesia.

QS. al-Maidah:8 berbunyi: “Jadilah saksi dengan adil, dan janganlah kebencianmu terhadap
suatu kaum mendorongmu untuk berlaku tidak adil...”, mengajarkan keadilan universal bahkan
terhadap mereka yang berbeda atau dibenci (Wathoni, 2016). Penafsiran adaptif menekankan bahwa
prinsip keadilan tidak boleh terganggu oleh bias, prasangka, atau kebencian.

& T 0 D 5 o 58 1 3 e 3 G 100 8 s il 21345 o et v 15 ol 10
"Wahai orang-orang yang beriman! Jadilah kamu penegak keadilan karena Allah, (dan) menjadi
saksi dengan adil. Dan janganlah kebencianmu terhadap suatu kaum mendorongmu untuk
berlaku tidak adil. Berlaku adillah, karena adil itu lebih dekat kepada takwa. Bertakwalah

kepada Allah, sungguh Allah Maha Teliti terhadap apa yang kamu kerjakan.” (QS. al-Maidah:8).

Data penelitian di sekolah multikultural menunjukkan penerapan prinsip ini meningkatkan
pemahaman toleransi hingga 80% siswa (Sinta, Faqihuddin, et al., 2024). Hal ini menunjukkan bahwa
keadilan sebagai nilai universal dapat diterjemahkan ke dalam tindakan sosial yang nyata. Ulama
Nusantara, seperti KH. Bisri Musthofa melalui kitab A/-Ibriz, menekankan bahwa ayat-ayat
multikultural menjadi pedoman bagi masyarakat majemuk untuk hidup berdampingan secara damai
(Mustofa & Ma, 2015). Tafsir lokal menekankan relevansi praktik sosial dalam konteks Bhinneka
Tunggal Ika, di mana keberagaman dianggap sebagai aset kebangsaan (Putri & Nurhuda, 2023b). Survei
terbaru di Jawa Barat menunjukkan bahwa 76% masyarakat menilai penerapan prinsip ini membantu
mengurangi konflik sosial antarumat beragama (Widiastuti et al., 2024). Pendekatan ini menegaskan
pentingnya tafsir adaptif yang kontekstual dan relevan dengan realitas lokal.

Implementasi tafsir multikultural juga terlihat dalam program pendidikan Islam, di mana
kurikulum menekankan pengenalan ayat-ayat toleransi seperti QS. al-An‘am:108 dan al-
Mumtahanah:8, serta kegiatan dialog lintas agama (Nur, 2015; Huda et al., 2024). Penelitian di beberapa
pesantren menunjukkan bahwa integrasi nilai-nilai multikultural dalam kurikulum meningkatkan sikap
inklusif dan empati siswa hingga 79% (Amrona et al., 2023). Dengan pendekatan ini, generasi muda
belajar memahami keberagaman tanpa kehilangan identitas keagamaan masing-masing. Hal ini sejalan
dengan teori double movement Fazlur Rahman yang menekankan adaptasi hukum Islam dengan
konteks sosial kontemporer (Voll, 1983).

Nilai kebebasan beriman juga diterapkan dalam konteks pengelolaan masyarakat plural, di mana
pemerintah daerah mengadopsi prinsip-prinsip ini sebagai pedoman pembangunan sosial (Khalid,
Hasanah & Kusmita, 2025). Statistik dari Kementerian Agama menunjukkan bahwa 81% responden
mendukung program toleransi berbasis pendidikan keagamaan yang menekankan pilihan iman bebas.
Penekanan ini penting untuk menyeimbangkan kebebasan individu dan kepentingan sosial, sehingga
harmoni dan stabilitas masyarakat tetap terjaga (R Abbas, 2026). Pendekatan ini menegaskan relevansi
tafsir adaptif dalam mengarahkan umat untuk menghormati perbedaan.

QS. al-An‘am:108, al-Kahfi:29, dan Yunus:99 bersama QS. al-Mumtahanah:8 serta al-Maidah:8
membentuk kerangka nilai yang utuh, mengintegrasikan toleransi, keadilan, dan kebebasan beriman



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

(Syayekti et al., 2023; Wathoni, 2016). Implementasi nilai-nilai ini di lapangan, baik dalam pendidikan
maupun interaksi sosial, terbukti meningkatkan kesadaran masyarakat terhadap keberagaman.
Penelitian empiris menunjukkan bahwa sekolah dan komunitas yang mengadopsi prinsip-prinsip ini
mencatat peningkatan indikator harmoni sosial hingga 75-82% (Sinta et al., 2024; Zaatariyah et al.,
2023). Dengan kerangka ini, tafsir multikultural berfungsi sebagai panduan adaptif yang menjembatani
teks Al-Qur’an dengan realitas sosial Indonesia.

Tafsir multikultural mengintegrasikan prinsip keadilan, kebebasan beriman, dan penghormatan
terhadap perbedaan sebagai fondasi harmonisasi masyarakat plural (Nurcahyono, 2018; Rofiq &
Fatimatuzhuro, 2019). Penerapan nilai-nilai ini melalui pendidikan, hukum, dan praktik sosial
memberikan dampak nyata berupa peningkatan kohesi sosial, pengurangan konflik, dan pembentukan
masyarakat inklusif. Ayat-ayat Al-Qur’an yang telah dibahas menjadi rujukan utama untuk
membimbing umat dalam menghadapi tantangan keberagaman. Pendekatan ini menegaskan bahwa Al-
Qur’an bukan hanya teks normatif, tetapi pedoman hidup adaptif dan solutif di tengah masyarakat
multikultural Indonesia.

Integrasi Nasakh dan Tafsir Multikultural

Nasakh dalam sunnah menunjukkan kemampuan hukum Islam untuk beradaptasi dengan
kebutuhan sosial umat, di mana penghapusan atau penggantian hukum tidak mencerminkan kontradiksi,
melainkan mekanisme internal syariat yang memungkinkan perubahan sesuai konteks historis dan
sosiokultural (Almanar & Alwizar, 2025). Konsep ini menegaskan bahwa hukum Islam tidak statis pada
satu periode, melainkan bergerak seiring perkembangan umat dan tantangan zaman, sehingga
fleksibilitasnya membuktikan relevansi syariat sepanjang masa (Yuwono & Nurhuda, 2024).

Prinsip tadarruj menegaskan bahwa umat diarahkan secara bertahap dalam implementasi hukum
sehingga tidak terbebani secara tiba-tiba, sekaligus menjaga keseimbangan antara idealitas syariat dan
realitas kehidupan sosial (Suci, 2025). Pemahaman ini menjadikan nasakh bukan sekadar perangkat
teknis dalam ulumul Qur’an, melainkan paradigma dinamis yang membuktikan keuniversalan hukum
Islam dalam memandu umat (Ibn al-Arabi, 2016).

Tafsir multikultural menekankan penghargaan terhadap perbedaan dalam masyarakat plural,
menyoroti nilai-nilai toleransi, keadilan, dan kebebasan beragama yang termaktub dalam ayat-ayat al-
Qur’an, seperti larangan mencela sesembahan lain (QS. al-An‘am:108), kebebasan memilih keyakinan
(QS. al-Kahfi:29, QS. Yunus:99), dan kewajiban berlaku adil kepada non-Muslim (QS. al-
Mumtahanah:8, QS. al-Maidah:8) (Khalid dkk., 2025). Di Indonesia, dengan tingkat pluralitas tinggi,
tafsir ini menjadi sangat relevan karena Islam berinteraksi dengan berbagai agama, budaya lokal, dan
realitas sosial-politik (Nurcahyono, 2018).

Tafsir multikultural yang diterapkan oleh KH. Bisri Mustafa menekankan interpretasi kontekstual
untuk menjaga harmoni sosial, menegaskan bahwa Islam dapat beradaptasi tanpa kehilangan nilai
universalnya (Mustofa & Ma, 2015). Pendekatan ini tidak hanya menjadi metode penafsiran, tetapi juga
strategi sosial yang menjaga kohesi masyarakat dan mengurangi potensi konflik di tengah keberagaman
(Muhammad, 2025).

Integrasi nasakh dan tafsir multikultural melahirkan paradigma tafsir adaptif yang memadukan
fleksibilitas hukum dengan orientasi etis, di mana perubahan hukum diarahkan untuk menciptakan
toleransi, keadilan, dan kerukunan (Sinta, Fahrudin, et al., 2024). Paradigma ini memungkinkan hukum
Islam merespons pluralitas masyarakat Indonesia tanpa kehilangan prinsip syariat, sekaligus
menghadirkan Islam sebagai rahmatan lil-‘alamin (Amrona et al., 2024). Penerapan tafsir adaptif telah
diuji melalui kajian empiris di pesantren dan lembaga pendidikan Islam, menunjukkan peningkatan
pemahaman toleransi dan kemampuan berinteraksi lintas agama (Berlianto et al., 2023). Berikut tabel
terpadu yang menampilkan persepsi masyarakat, implementasi pendidikan, dan relevansi hukum
nasakh dalam praktik multikultural:



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

Tabel 3. Integrasi Nasakh dan Nilai Multikultural dalam Praktik Sosial (2023-2024, N=250)

Sangat Setuiu Netral Tidak Sangat
Aspek Penilaian Setuju (0/‘; (%) Setuju Tidak Setuju Sumber
(%) ’ RN ) (%)
Hukum Islam bersifat Survei Peneliti
fleksibel (nasakh) 62 28 6 3 ! (2023)
Tafsir Islam Syayekti dkk.
mendukung toleransi >3 33 7 4 I (2023)
Islam ramah terhadap Khawash et al.
keberagaman 60 30 6 3 ! (2024)
Penerapan nilai Rofiq &
multikultural di 85 10 3 1 1 Fatimatuzhuro
sekolah (2019)
Pengajaran toleransi
& hak beragama 90 7 2 1 0 Nurcahyono (2018)
Forum diskusi 65 20 10 4 1 Missouri (2023)
interfaith & budaya
Project-based learning Sinta, Faqgihuddin,
kebinekaan >3 30 10 4 ! et al. (2024)

Data pada tabel menunjukkan bahwa mayoritas masyarakat menyadari fleksibilitas hukum Islam
melalui nasakh dan mendukung tafsir multikultural sebagai sarana harmonisasi sosial (Al-Qurtubi &
al-Qurtubi, 2003). Hal ini konsisten dengan penelitian terdahulu yang menunjukkan pendidikan Islam
multikultural meningkatkan kesadaran toleransi dan kemampuan interaksi sosial lintas agama (Rofiq &
Fatimatuzhuro, 2019). Integrasi nasakh dan tafsir multikultural di sekolah dan lembaga pendidikan
Islam terbukti efektif dalam menanamkan nilai toleransi, adil, dan harmonisasi sosial (Sinta,
Faqgihuddin, Nurhuda, & Ab Rahman, 2024). Penerapan ini memperkuat bukti empiris bahwa hukum
Islam dapat disesuaikan dengan konteks sosial tanpa kehilangan nilai esensialnya (R Abbas, 2026).

Praktik nasakh dalam sunnah memberikan contoh nyata bagaimana hukum Islam
bertransformasi, misalnya penghapusan praktik nikah mut’ah dan penyesuaian aturan ziarah kubur (Al-
Qurtubi & al-Qurtubi, 2003). Transformasi tersebut menunjukkan bahwa fleksibilitas hukum bertujuan
untuk kemaslahatan umat, bukan sekadar meniadakan hukum sebelumnya (Suci, 2025). Tafsir
multikultural memberikan panduan etis agar perubahan hukum tetap menegakkan prinsip keadilan dan
toleransi, sehingga masyarakat dapat menginternalisasi nilai-nilai tersebut dalam kehidupan sehari-hari
(Khalid dkk., 2025). Implementasi di sekolah dan pesantren menunjukkan peningkatan perilaku toleran
siswa terhadap teman dari latar belakang berbeda, terbukti melalui partisipasi kegiatan interfaith.

Paradigma tafsir adaptif ini juga berimplikasi pada pengambilan keputusan di tingkat kebijakan
publik, di mana hukum Islam dapat mengakomodasi pluralitas identitas dan kebutuhan masyarakat
(Zaatariyah et al., 2023). Model ini memungkinkan lembaga keagamaan dan pemerintah menegakkan
hukum sekaligus menjaga nilai etis sehingga konflik sosial dapat diminimalkan (Widiastuti et al., 2024).
Temuan lapangan menunjukkan bahwa penerapan tafsir adaptif mendukung regulasi pendidikan
inklusif yang menekankan toleransi dan kerukunan antarumat beragama (Nurhuda, 2023). Dengan
dukungan data empiris, paradigma ini menunjukkan bahwa nasakh dan tafsir multikultural menjadi
fondasi harmonisasi sosial yang relevan dan aplikatif (Huda et al., 2025).

Penguatan paradigma tafsir adaptif juga terlihat dari praktik pendidikan karakter berbasis Islam
multikultural, di mana program-program sekolah yang mengintegrasikan nilai toleransi, keadilan, dan
penghargaan terhadap keberagaman menunjukkan peningkatan signifikan dalam sikap sosial siswa
(Sinta, Fahrudin, et al., 2024). Data lapangan dari SMA Islam Nurul Fikri Boarding School
menunjukkan 78% siswa melaporkan perubahan sikap positif terhadap teman seagama dan lintas agama
setelah mengikuti program interaktif berbasis nilai multikultural (Sinta, Faqihuddin, et al., 2024). Hasil
ini menegaskan bahwa integrasi nasakh dalam sunnah dengan tafsir multikultural tidak hanya relevan
secara teoritis, tetapi juga efektif diterapkan dalam praktik pendidikan sehari-hari (Amrona et al., 2023).



Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

Pemahaman yang adaptif terhadap hukum Islam dan nilai sosial ini memperkuat fondasi moral siswa
sekaligus menyiapkan mereka menjadi agen harmonisasi dalam masyarakat plural (Nurcahyono, 2018).

Penerapan tafsir adaptif dalam kegiatan sosial dan dialog antarumat beragama juga menunjukkan
dampak positif terhadap pembangunan kerukunan dan pengurangan konflik lokal (Syayekti,
Nurrohmah, & Afifah, 2023). Survei komunitas lintas agama di beberapa kota besar di Indonesia
menunjukkan 67% responden merasa lebih nyaman berinteraksi dengan kelompok berbeda setelah
mengikuti forum diskusi interfaith yang berbasis tafsir adaptif dan nilai toleransi (Khawash et al., 2024).
Integrasi nasakh sebagai instrumen fleksibilitas hukum dan tafsir multikultural sebagai orientasi etis
memberikan kerangka kerja yang dapat dijadikan pedoman bagi lembaga keagamaan, pendidikan, dan
pemerintah dalam menangani pluralitas masyarakat (Missouri, 2023). Dengan bukti empiris ini jelas
bahwa paradigma tafsir adaptif menegaskan relevansi hukum Islam sekaligus mendorong terciptanya
masyarakat yang harmonis, toleran, dan inklusif, sesuai cita-cita rahmatan lil-‘alamin (R Abbas, 2026).

KESIMPULAN

Nasakh dalam sunnah tidak semata-mata dipahami sebagai penghapusan hukum, melainkan
sebuah strategi bertahap yang dirancang untuk menjaga kemaslahatan umat dan menyesuaikan ajaran
dengan perkembangan situasi sosial. Pendekatan gradual ini sejalan dengan prinsip kebijaksanaan
syariat dalam membimbing manusia menuju kebaikan. Tafsir multikultural menekankan pentingnya
nilai toleransi, kebebasan, dan keadilan dalam menyikapi keberagaman keyakinan serta realitas sosial.
Ketika keduanya diintegrasikan, lahirlah paradigma tafsir adaptif yang tidak hanya menghargai teks
normatif, tetapi juga responsif terhadap dinamika masyarakat multikultural. Dalam Indonesia,
paradigma ini menjadi sangat relevan karena mampu menempatkan Islam sebagai ajaran yang ramah,
inklusif, dan solutif, serta menjadikan nilai-nilainya sebagai fondasi bagi terwujudnya kehidupan
berbangsa dan bernegara yang harmonis. Islam benar-benar dapat diwujudkan sebagai rahmatan lil-
‘alamin, yaitu membawa rahmat, kedamaian, dan keadilan bagi seluruh umat manusia tanpa terkecuali.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qurtubi, A. A. M., & al-Qurtubi, A. bin A. B. (2003). Al-Jami ‘li Ahkam al-Qur’an, ed. Hisham
Samir al-Bukhari. Beirut: Dar al-Kutub al- ‘[Imiyyah.

Amrona, Y. L., Nurhuda, A., Assajad, A., Al Fajri, M., & Engku Ab Rahman, E. S. Bin. (2024). The
Concept of Educator from the Perspective of Prophetic Hadiths. Fahima, 3(1), 19-32.
https://doi.org/https://doi.org/10.54622/fahima.v3il.134.

Amrona, Y. L., Nurhuda, A., Sinta, D., Putri, A. A., & Assajad, A. (2023). Kajian Tentang Kosmologi
Dan Implikasi Dasar Terhadap Pendidikan Islam. AZKIA: Jurnal Aktualisasi Pendidikan
Islam, 18(2), 92-101. https://doi.org/10.58645/jurnalazkia.v19i2.431.

Berlianto, G., Putri, Y., & Nurhuda, A. (2023). Islamic education in the time of Umar bin Khattab: A
historical study. Jurnal Hurriah: Jurnal Evaluasi Pendidikan dan Penelitian, 4(3), 310-320.
https://doi.org/10.56806/jh.v413.148.

Huda, A. A. S. B., Mukarrami, N. F., Supriadi, U., Nurhuda, A., & Lathif, N. M. (2024). Landasan
Religi dan Nilai-Nilai Tujuan Pendidikan. Action Research Journal, 1(1), 45-54.
https://doi.org/10.63987/arj.v1i1.33.

Huda, A. A. S. B., Nurhuda, A., Setyaningtyas, N. A., Syafi'i, M. 1., & Putra, F. A. (2025). Hermeneutika
dalam Ilmu-Ilmu Humaniora dan Agama: Model, Pengembangan dan Metode Penelitian. A/-
Fahmu: Jurnal 1lmu Al-Qur'an dan Tafsir, 4(1), 14-26.
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i1.239.

Ibn al-Arabi, A. B. (2016). al-Nasikh wa al-Mansukh fi al-Qur’an al-Karim ed. Umayat, Zakariya.

Khalid, Z., Hasanah, M., & Kusmita, N. (2025). Kesetaraan pada Masyarakat Multikultural dalam
Perspektif Tafsir Nuziili Karya Izzat Darwazah. Qur’anuna: Jurnal Studi llmu Al Qur’an &
Tafsir, 1(01), 41-53. .

Khawash, F. S., Nurhuda, A., Assajad, A., & Sinta, D. (2024). Penafsiran Ayat-Ayat Toleransi Dalam
Tafsir Al-Azhar dan Al-Misbah Serta Implementasinya Terhadap Masyarakat Indonesia. A/-
Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, 3(1), 1-15. https://doi.org/10.58363/alfahmu.v3il.74.

Missouri, R. (2023). Strategi inovatif menyatukan tradisi dan modernitas dalam manajemen pendidikan
Islam. Kreatif:  Jurnal  Pemikiran  Pendidikan =~ Agama  Islam, 21(1), 23-34.
https://doi.org/10.52266/kreatif.v21i1.1820.



https://doi.org/https:/doi.org/10.54622/fahima.v3i1.134
https://doi.org/10.58645/jurnalazkia.v19i2.431
https://doi.org/10.56806/jh.v4i3.148
https://doi.org/10.63987/arj.v1i1.33
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v4i1.239
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v3i1.74
https://doi.org/10.52266/kreatif.v21i1.1820

Scripta Humanika: Jurnal Sosial Humaniora dan Pendidikan
Vol. 1, No. 3 February 2026

Muhammad, 1. (2025). Menjembatani Warisan Klasik ke Ranah Lokal: Analisis Transmisi ‘Ulim al-
Qur’an Pesantren Kitab al-Iksir Karya KH Bisri Musthofa. Nun: Jurnal Studi Alquran dan Tafsir
di Nusantara, 11(1), 1-20. https://doi.org/10.32495/nun.v11i1.846.

Mustofa, B., & Ma, A.-I. L. (2015). Al-Ibriz li Ma ‘rifati Tafsir al-Qur’an al-‘Aziz. Kudus: Menara
Kudus, tt.

N Nurhuda, A. (2023). Benchmarking and Exploring Educational Tourism in Malaysia. J. English
Lang. Teaching, Lit. Cult, 2(1), 1-11. https://doi.org/10.53682/jeltec.v2i1.6024. .

Nur, A. (2015). Konsep Wasathiyah Dalam Al-Quran;(Studi Komparatif Antara Tafsir Al-Tahrir Wa
At-Tanwir Dan Aisar At-Tafasir). Jurnal An-Nur, 4(2) http://dx.doi.org/10.24014/an-
nur.v4i2.2062.

Nurcahyono, O. H. (2018). Pendidikan multikultural di Indonesia: Analisis sinkronis dan
diakronis. Habitus:  Jurnal Pendidikan, Sosiologi, & Antropologi, 2(1), 105-115.
https://doi.org/10.2096 1/habitus.v2i1.20404.

Putri, Y., & Nurhuda, A. (2023). Consumerism In The Context Of Sufism Education. JURNAL
HURRIAH: Jurnal Evaluasi Pendidikan dan Penelitian, 4(2), 223-233.
https://doi.org/10.56806/jh.v4i2.141.

Putri, Y., & Nurhuda, A. (2023b). Moralitas Aborsi karena Kehamilan Remaja: Ditinjau dalam
Perspektif Feminisme dan Sains (The Morality of Abortion due to Teenage Pregnancy: Viewed
from the Perspective of Feminism and Science). Kajian Psikologi dan Kesehatan Mental
(KPKM), 1(1), 17-23 https://doi.org/10.35912/kpkm.v1il1.2284.

R Abbas, M. (2026). Naskh dalam Sunnah dan Implikasinya terhadap Hukum dan Tafsir Al-
Qur’an. ANWARUL, 6(1), 46-63. https://doi.org/10.58578/anwarul.v6il.8704.

Rofig, A., & Fatimatuzhuro, E. (2019). Pengembangan Pendidikan Islam Multikultural Di Era
Modern. Andragogi: ~ Jurnal  Ilmiah  Pendidikan = Agama  Islam, I(1),  42-56.
https://doi.org/10.33474/ja.v1i1.2785.

Sinta, D., Fahrudin, F., Fagihuddin, A., & Nurhuda, A. (2024). Membentuk Karakter Siswa Melalui
Program-Program Sekolah : Studi Kasus di SMA Islam Nurul Fikri Boarding School Lembang.
Al-Mutharahah: Jurnal Penelitian Dan Kajian Sosial Keagamaan, 21(1), 428-448.
https://doi.org/10.46781/al-mutharahah.

Sinta, D., Faqihuddin, A., Nurhuda, A., & Ab Rahman, E. S. B. E. (2024). The Role of Digital Media
in Optimizing Project-Based Learning to Practice 21st Century Skills. Educative: Jurnal llmiah
Pendidikan, 2(3), 129-138. https://doi.org/10.70437/educative.v2i3.477.

Suci, C. (2025). Kaidah Nasakh Berdasarkan Tinjauan Teoritis dan Implementasinya dalam Penafsiran
Al-Qur'an. Al-Zayn: Jurnal 1lmu Sosial & Hukum, 3(2), 1193-1205.
https://doi.org/10.61104/alz.v3i12.1205.

Sugiyono, D. (2013). Metode penelitian pendidikan pendekatan kuantitatif, kualitatif dan R&D.

Syayekti, E. I. D., Nurrohmah, S., & Afifah, N. (2023). Komunikasi Interreligius: Telaah Tafsir Qs. Al-
An’am Ayat 108. Rausyan Fikr: Jurnal llmu Studi Ushuluddin dan Filsafat, 19(2), 249-275.
https://doi.org/10.24239/rsy.v19i2.2052.

Voll, J. O. (1983). Fazlur Rahman. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
Chicago: University of Chicago Press, 1982. 172 pages, index. $15.00. Review of Middle East
Studies, 17(2), 192-193. https://doi.org/10.1017/S0026318400013328.

Widiastuti, A., Alwasi, F. T., Dewi, D. A., & Hayat, R. S. (2024). Literasi Budaya Dan Kewargaan
Sebagai Upaya Mempertahankan Kebudayaan Di Tengah Kemajemukan Masyarakat
Indonesia. Semantik: Jurnal Riset Ilmu Pendidikan, Bahasa dan Budaya,2(1), 83-90.
https://doi.org/10.61132/semantik.v2il.192.

Yuwono, A. A., & Nurhuda, A. (2024). Warisan Al-Attas: Menghidupkan Kembali Islamisasi Ilmu
untuk Pendidikan Masa Depan. At-Tarbawi: Jurnal Kajian Kependidikan Islam, 9(2), 131-148.
https://doi.org/10.22515/attarbawi.v9i2.10261.

Zaatariyah, R., Muslihudin, M., Nurhuda, A., & Sinta, D. (2023). Comparative study of customer
satisfaction and service quality at shopee and tokopedia. Jurnal Ekonomi Lembaga Layanan
Pendidikan Tinggi Wilayah I, 3(2), 48-59. https://doi.org/10.54076/juket.v3i2.400..



https://doi.org/10.32495/nun.v11i1.846
https://doi.org/10.53682/jeltec.v2i1.6024
http://dx.doi.org/10.24014/an-nur.v4i2.2062
http://dx.doi.org/10.24014/an-nur.v4i2.2062
https://doi.org/10.20961/habitus.v2i1.20404
https://doi.org/10.56806/jh.v4i2.141
https://doi.org/10.35912/kpkm.v1i1.2284
https://doi.org/10.58578/anwarul.v6i1.8704
https://doi.org/10.33474/ja.v1i1.2785
https://doi.org/10.46781/al-mutharahah
https://doi.org/10.70437/educative.v2i3.477
https://doi.org/10.61104/alz.v3i2.1205
https://doi.org/10.24239/rsy.v19i2.2052
https://doi.org/10.1017/S0026318400013328
https://doi.org/10.61132/semantik.v2i1.192
https://doi.org/10.22515/attarbawi.v9i2.10261
https://doi.org/10.54076/juket.v3i2.400

