
 

 

PENDAHULUAN 

Pemahaman tentang konsep harta dalam akuntansi syariah tidak dapat dilepaskan dari kerangka 

teologis Islam yang memandang harta sebagai amanah dari Allah SWT, bukan sekadar objek ekonomi 

yang bebas dikelola tanpa batas nilai. Kepemilikan harta mengandung dimensi ilahiah, sosial, dan moral 

yang saling terkait, sehingga praktik akuntansi tidak cukup hanya mengukur nilai material, tetapi juga 

harus mencerminkan keadilan dan kebermanfaatan sosial. Literatur kontemporer menunjukkan bahwa 

akuntansi syariah berkembang sebagai respons atas keterbatasan akuntansi konvensional dalam 

 

 
   Scripta Economica: 

Journal of Economics, Management, and Accounting 
Vol 1 No 3 March 2026, Hal 144-153 

ISSN: 3110-0848 (Print) ISSN: 3109-970X (Electronic) 
Open Access: https://scriptaintelektual.com/scripta-economica 

 

Analisis Konsep Harta dalam Akuntansi Syariah Berbasis Kepemilikan, 

Etika Pengelolaan, dan Tanggung Jawab Sosial Islam 

 
Ameliya Saputri1*, Nur Ain2, Masyhuri3 

1-3 Institut Agama Islam Negeri Bone, Indonesia 

email: ameliya.saputri77@gmail.com1, ainn75215@gmail.com2, masyhuri@iain-bone.ac.id3    

 
 

Article Info : 

Received: 
29-11-2025 

Revised:  

31-12-2025 

Accepted: 
06-01-2026 
 

 

 

Abstract  
The concept of wealth has a central position in Islamic accounting because it not only represents 

economic assets but also a trust that contains moral, social, and spiritual dimensions. This article 

aims to analyze the concept of wealth in Islamic accounting by emphasizing the integration of three 
main pillars, namely ownership, management ethics, and Islamic social responsibility. This study 

uses a descriptive qualitative approach based on a literature review of muamalah fiqh, Islamic 

economics, Islamic accounting standards (AAOIFI and PSAK Syariah), as well as classical and 

contemporary scientific articles. The results of the study show that ownership of wealth in Islam is 
relative and functional, where humans act as managers (khalifah), while absolute ownership 

belongs to Allah SWT. This concept requires the management of wealth based on sharia ethics, 

such as trust, honesty, justice, transparency, and avoidance of usury, gharar, and maysir practices. 

In addition, Islamic social responsibility is an inherent element in the concept of wealth, which is 
manifested through the obligations of zakat, infaq, sadaqah, waqf, and social disclosure based on 

Islamic Social Reporting (ISR). The findings of this study confirm that sharia accounting is not 

solely oriented towards achieving material profits, but is directed towards achieving benefits, 

blessings, and accountability to Allah SWT and society.  

 
Keywords:  Concept of Wealth, Islamic Ownership, Islamic Social Responsibility, Management 
Ethics, Sharia Accounting. 

Akbstrak 

Konsep harta memiliki posisi sentral dalam akuntansi syariah karena tidak hanya merepresentasikan 
aset ekonomi, tetapi juga amanah yang mengandung dimensi moral, sosial, dan spiritual. Artikel ini 

bertujuan menganalisis konsep harta dalam akuntansi syariah dengan menekankan integrasi tiga 

pilar utama, yaitu kepemilikan, etika pengelolaan, dan tanggung jawab sosial Islam. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif berbasis kajian pustaka terhadap literatur fikih 
muamalah, ekonomi Islam, standar akuntansi syariah (AAOIFI dan PSAK Syariah), serta artikel 

ilmiah klasik dan kontemporer. Hasil kajian menunjukkan bahwa kepemilikan harta dalam Islam 

bersifat relatif dan fungsional, di mana manusia bertindak sebagai pengelola (khalifah), sementara 

kepemilikan absolut berada pada Allah SWT. Konsepsi ini menuntut pengelolaan harta yang 

berlandaskan etika syariah, seperti amanah, kejujuran, keadilan, transparansi, serta penghindaran 

praktik riba, gharar, dan maysir. Selain itu, tanggung jawab sosial Islam menjadi elemen inheren 

dalam konsep harta, yang diwujudkan melalui kewajiban zakat, infak, sedekah, wakaf, serta 
pengungkapan sosial berbasis Islamic Social Reporting (ISR). Temuan penelitian ini menegaskan 

bahwa akuntansi syariah tidak semata berorientasi pada pencapaian keuntungan material, melainkan 

diarahkan pada pencapaian kemaslahatan, keberkahan, dan akuntabilitas kepada Allah SWT dan 

masyarakat. 
 

Kata Kunci:   Akuntansi Syariah, Etika Pengelolaan, Kepemilikan Islam, Konsep Harta, Tanggung 

Jawab Sosial Islam. 

 
©2022 Authors.. This work is licensed under a  Creative Commons Attribution-Non Commercial 4.0 

International License. 

(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/) 

https://scriptaintelektual.com/scripta-economica
mailto:ameliya.saputri77@gmail.com
mailto:ainn75215@gmail.com
mailto:masyhuri@iain-bone.ac.id


  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

menjelaskan hubungan antara pemilik harta, masyarakat, dan lingkungan secara etis (Amalia & Debbi, 

2025; Rahmawati & Baidowi, 2025).  

Kerangka tersebut menempatkan akuntansi syariah sebagai instrumen pertanggungjawaban yang 

berorientasi duniawi sekaligus ukhrawi, sebagaimana dijelaskan dalam pengantar sistem ekonomi dan 

bisnis Islam modern (El Ashfahany et al., 2023). Konsep kepemilikan dalam Islam (al-malikiyah) 

memiliki karakteristik yang berbeda dengan paradigma kapitalistik, karena Islam mengakui 

kepemilikan individu dengan batasan tanggung jawab sosial dan larangan eksploitasi. Kepemilikan 

tidak dimaknai sebagai hak absolut, melainkan hak relatif yang dibatasi oleh prinsip keadilan, 

kemaslahatan, dan larangan penumpukan harta secara tidak produktif. Kajian sistem ekonomi Islam 

menegaskan bahwa harta harus berfungsi sebagai sarana ibadah sosial, yang tercermin dalam kewajiban 

zakat, infak, dan sedekah serta larangan praktik riba dan gharar (Fadhilah & Nasution, 2025).  

Dalam akuntansi, pemahaman ini menuntut perlakuan pencatatan dan pelaporan yang tidak netral 

nilai, tetapi berpihak pada prinsip keadilan distributif dan keberlanjutan sosial (Mutaufiq et al., 2024). 

Etika pengelolaan harta menjadi fondasi penting dalam akuntansi syariah karena setiap aktivitas 

ekonomi dipandang sebagai bagian dari tanggung jawab moral manusia sebagai khalifah di bumi. Etika 

tersebut mencakup kejujuran, transparansi, larangan manipulasi, serta kesadaran bahwa harta tidak 

boleh dikelola dengan cara yang merugikan pihak lain atau lingkungan. Penelitian mengenai etika 

kepemilikan dan pengelolaan harta menunjukkan bahwa penerapan nilai amanah secara konsisten 

berdampak pada stabilitas ekonomi dan meningkatnya kepercayaan publik terhadap institusi keuangan 

syariah (Efendi et al., 2022; Bulutoding, 2024).  

Akuntansi syariah tidak hanya berfungsi sebagai alat teknis, tetapi juga sebagai mekanisme 

internalisasi nilai etis dalam praktik bisnis Islam (Yunilhamri & Mawardi, 2025). Seiring meningkatnya 

peran lembaga keuangan dan entitas bisnis syariah, tuntutan terhadap akuntansi yang mampu 

merefleksikan tanggung jawab sosial Islam semakin menguat. Akuntansi syariah dituntut untuk 

mengungkap bagaimana harta dikelola, didistribusikan, dan dimanfaatkan bagi kepentingan umat 

secara luas, bukan hanya untuk kepentingan pemilik modal. Laporan keuangan syariah dipandang 

sebagai media pertanggungjawaban sosial dan spiritual yang mencerminkan integritas pengelolaan 

harta dalam ekosistem ekonomi Islam. Hal ini diperkuat oleh kajian yang menempatkan akuntansi 

syariah sebagai instrumen akuntabilitas sosial yang melekat pada nilai ibadah dan etika Islam (Amsal, 

2023; Anggraini & Sisdianto, 2024): 

 

Tabel 1. Perbandingan Dimensi Konsep Harta dalam Perspektif Akuntansi Syariah 

 

Dimensi Karakteristik Utama Implikasi Akuntansi 

Kepemilikan 
Amanah, tidak absolut, 

berbasis keadilan 

Pengakuan harta 

disertai batasan etis 

Etika Pengelolaan 
Kejujuran, amanah, 

larangan eksploitasi 

Transparansi dan 

pelaporan jujur 

Tanggung Jawab 

Sosial 

Zakat, infak, sedekah, 

keberlanjutan 

Pengungkapan 

distribusi sosial 

Orientasi Nilai Duniawi dan ukhrawi Akuntabilitas spiritual 

 

Integrasi antara kepemilikan, etika, dan tanggung jawab sosial menjadikan konsep harta dalam 

akuntansi syariah bersifat holistik dan multidimensional. Harta tidak hanya dinilai dari sisi kuantitatif, 

tetapi juga dari cara perolehannya, proses pengelolaannya, serta dampak sosial yang dihasilkannya. 

Pendekatan ini sejalan dengan gagasan green economy berbasis Islam yang menekankan keseimbangan 

antara kepentingan ekonomi, sosial, dan lingkungan melalui konsep kepemilikan yang bertanggung 

jawab (Yunilhamri & Mawardi, 2025). Akuntansi syariah berperan strategis dalam mendorong praktik 

ekonomi yang berkelanjutan dan berkeadilan. Penerapan konsep harta berbasis nilai Islam masih 

menghadapi tantangan, terutama ketika berhadapan dengan standar akuntansi konvensional yang 

cenderung value-free. Perbedaan paradigma ini sering kali menimbulkan kesenjangan antara idealitas 

nilai syariah dan realitas pelaporan keuangan.  

Literatur akuntansi syariah menegaskan pentingnya penguatan landasan filosofis dan normatif 

agar praktik akuntansi tidak terjebak pada formalitas kepatuhan semata (Mutaufiq et al., 2024; El 

Ashfahany et al., 2023). Kajian konseptual mengenai harta menjadi kebutuhan mendesak untuk 



  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

memperkuat identitas dan arah pengembangan akuntansi syariah. Selain aspek teknis, dimensi spiritual 

dalam akuntansi syariah menempatkan pengelola harta sebagai subjek moral yang bertanggung jawab 

langsung kepada Allah dan masyarakat. Akuntansi dipahami sebagai sarana muhasabah yang menilai 

kesesuaian aktivitas ekonomi dengan nilai-nilai Islam.  

Pendekatan ini menegaskan bahwa keberhasilan pengelolaan harta tidak hanya diukur melalui 

laba, tetapi juga melalui kontribusi sosial dan keberkahan. Pandangan ini konsisten dengan konsep 

kepemilikan dan keadilan dalam ekonomi Islam yang menolak reduksi harta menjadi sekadar alat 

akumulasi (Fadhilah & Nasution, 2025; Mariam, 2025). Berdasarkan uraian tersebut, analisis konsep 

harta dalam akuntansi syariah berbasis kepemilikan, etika pengelolaan, dan tanggung jawab sosial Islam 

menjadi relevan untuk dikaji secara mendalam. Kajian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman 

konseptual yang utuh mengenai posisi harta dalam sistem akuntansi syariah serta implikasinya terhadap 

praktik pelaporan dan pengambilan keputusan ekonomi. Dengan mengintegrasikan perspektif teologis, 

etis, dan sosial, akuntansi syariah dapat berfungsi sebagai instrumen transformasi ekonomi yang 

berkeadilan. Seluruh pemikiran tersebut berpijak pada khazanah literatur akuntansi dan ekonomi Islam 

kontemporer yang menempatkan harta sebagai amanah, bukan tujuan akhir (Amalia & Debbi, 2025; 

Amsal, 2023; Rahmawati & Baidowi, 2025). 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan tujuan menggali dan 

memahami konsep harta dalam akuntansi syariah melalui perspektif kepemilikan, etika pengelolaan, 

dan tanggung jawab sosial Islam. Pendekatan ini dipandang relevan karena memungkinkan peneliti 

menafsirkan dan mendeskripsikan konstruksi konseptual secara mendalam berdasarkan kajian teori, 

tanpa melibatkan pengukuran statistik. Metode kajian pustaka digunakan dengan menelaah literatur 

ekonomi Islam, fiqh muamalah, standar akuntansi syariah, serta artikel ilmiah bereputasi guna 

membangun argumentasi teoretis yang komprehensif. Analisis dilakukan melalui perbandingan dan 

sintesis pemikiran untuk memperoleh pemahaman utuh mengenai struktur konseptual harta dalam 

akuntansi syariah. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui seleksi dan evaluasi sumber ilmiah yang 

relevan dan kredibel, baik klasik maupun kontemporer, yang diperoleh dari berbagai basis data 

akademik. Analisis data menggunakan analisis isi dan analisis tematik dengan mengelompokkan 

pembahasan ke dalam tema kepemilikan, etika pengelolaan, dan tanggung jawab sosial Islam. 

Keabsahan kajian dijaga melalui triangulasi sumber serta penerapan prinsip transparansi ilmiah dalam 

penggunaan referensi. Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan mampu memberikan kontribusi 

teoretis bagi pengembangan akuntansi syariah serta menjadi landasan konseptual bagi penelitian 

lanjutan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Kepemilikan Harta dalam Akuntansi Syariah 

Kepemilikan harta dalam akuntansi syariah bukan semata kepemilikan material, tetapi 

merupakan bentuk amanah dari Allah SWT yang diamanatkan kepada manusia untuk dikelola secara 

etis, bertanggung jawab, dan adil sesuai prinsip syariah yang universal, sehingga objek akuntansi 

syariah harus mencerminkan orientasi moral ini secara konseptual dan praktis (Mutaufiq et al., 2024). 

Dalam perspektif Islam, harta tidak hanya milik individu atau entitas, tetapi mesti dipandang sebagai 

sarana untuk kemaslahatan umat, sehingga akuntansi syariah menegaskan bahwa kepemilikan harus 

dipenuhi dengan tanggung jawab kepada masyarakat luas (Fadhilah & Nasution, 2025). Kepemilikan 

dalam Islam sejak awal dibingkai melalui prinsip keadilan (‘adl) dan larangan eksploitasi, sehingga 

harta tidak boleh diperlakukan semata sebagai objek akumulasi tanpa memperhatikan tujuan sosial dan 

spiritualnya (Akbar & Sulastri, 2024).  

Literatur yang menganalisis perbandingan sistem ekonomi mencatat bahwa perbedaan mendasar 

antara sistem syariah dan kapitalis terletak pada cara pandang terhadap harta itu sendiri, bukan hanya 

sebagai alat akumulasi tetapi juga sebagai instrumen untuk pemerataan kesejahteraan (Adam et al., 

2024). Akuntansi syariah harus mampu menangkap dimensi teologis ini dalam praktik pencatatan, 

pengakuan, dan pelaporan harta yang sejalan dengan maqasid al-syariah. Untuk memberikan gambaran 

tren nyata perkembangan kepemilikan harta dalam konteks institusional keuangan syariah, tabel berikut 

menyajikan data aset industri keuangan syariah Indonesia yang bersumber dari Laporan Perkembangan 

Keuangan Syariah Indonesia 2024 yang dirilis secara resmi oleh otoritas terkait pada tahun 2025:  



  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

Tabel 2. Total Aset Industri Keuangan Syariah Indonesia (2023–2024)  

 

Komponen Keuangan 

Syariah 
Tahun 2023 Tahun 2024 

Perbankan Syariah Rp892 Rp967,33 

Pasar Modal Syariah – Rp1.828,25 

IKNB Syariah – Rp177,32 

Total Aset Rp2.742* Rp2.972,94 

Sumber: Data Agustus 2024 menurut LPKSI & OJK 

 

Data menunjukkan pertumbuhan total aset dan struktur komponen keuangan syariah yang 

semakin meluas, mencerminkan peningkatan kepemilikan harta yang dikelola melalui instrumen-

instrumen syariah sebagai salah satu manifestasi nyata terhadap prinsip pengelolaan harta dalam Islam 

yang harus bertanggung jawab dan bermanfaat bagi umat (turn0search1; turn0search2; turn0search6). 

Aset yang meningkat tidak hanya mencerminkan ekspansi ekonomi, tetapi juga penegasan bahwa 

kepemilikan harta dalam konteks syariah harus dipadukan dengan fungsi sosial dan etika pengelolaan 

secara konsisten dan berkelanjutan (Mutaufiq et al., 2024). Akuntansi syariah tidak hanya berkutat pada 

angka, tetapi juga pada substansi nilai atas harta yang diakui dan dilaporkan secara akuntabel kepada 

pemangku kepentingan (Fadhilah & Nasution, 2025).  

Pemahaman ini sekaligus menunjukkan bahwa kepemilikan dalam Islam berbeda dengan sekuler, 

karena selalu terikat dengan tujuan syariah yang lebih luas (Akbar & Sulastri, 2024). Kepemilikan harta 

pun merupakan basis bagi aktivitas ekonomi yang adil dan bertanggung jawab bagi seluruh anggota 

masyarakat (Akbar & Winarsa, 2024). Dalam tradisi Islam, kepemilikan harta dipandang sebagai 

amanah yang harus dijaga dan digunakan untuk kemaslahatan bersama, bukan semata kepentingan 

individu atau kelompok tertentu, sehingga akuntansi syariah dituntut untuk memformalkan prinsip ini 

dalam setiap unsur pengakuan dan pengukuran (Fadhilah & Nasution, 2025). Konsep ini sudah 

digarisbawahi dalam fiqh muamalah, bahwa harta milik individu tetap terikat dengan kewajiban sosial 

seperti zakat, sedekah, dan pembiayaan untuk kepentingan masyarakat miskin, sehingga harta tidak 

boleh berdiri sebagai entitas yang memisahkan antara keuntungan dan manfaat umat (Akbar & Sulastri, 

2024).  

Literatur syariah termasuk karya pokok akuntansi menjelaskan bahwa kategori harta dalam 

akuntansi syariah harus membedakan antara harta halal dan yang tidak sesuai syariah, serta 

mempertimbangkan aspek maqasid al-syariah dalam setiap kebijakan akuntansi (Mutaufiq et al., 2024; 

Dewi & Mranani, 2024). Perlu pula dipahami bahwa fungsi harta dalam Islam melampaui posisi 

ekonomis, tetapi juga berakar dalam etika dan tanggung jawab kepada Allah dan sesama manusia 

(Hunein et al., 2025). Kerangka ini bukan hanya teoritis, tetapi berkembang secara nyata di institusi 

ekonomi syariah yang berusaha menerjemahkan kepemilikan harta ke dalam praktik manajemen yang 

bertanggung jawab dan transparan. Aspek lain dari kepemilikan harta dalam akuntansi syariah adalah 

integrasi nilai amanah dan keadilan dalam penyusunan laporan keuangan, di mana harta yang diakui 

harus mencerminkan realitas sosial dan etisnya, bukan hanya nilai moneter di pasar (Mutaufiq et al., 

2024).  

Keadilan distributif menjadi tolok ukur penting dalam pengakuan harta, karena akuntansi syariah 

berkewajiban menilai seberapa besar kontribusi harta tersebut terhadap kesejahteraan umat, termasuk 

mekanisme zakat, infaq, dan sedekah sebagai bagian tak terpisahkan dari kepemilikan (Fadhilah & 

Nasution, 2025). Studi yang membandingkan fungsi harta dalam berbagai sistem ekonomi menekankan 

bahwa syariah memiliki dimensi tambahan berupa tanggung jawab sosial yang intrinsik terhadap 

konsep kepemilikan itu sendiri, sehingga laporan keuangan syariah harus mampu mencerminkan hal ini 

(Adam et al., 2024). Hal tersebut menuntut pengukuran dan pengungkapan yang lebih luas daripada 

standar konvensional yang bersifat netral nilai, karena akuntansi syariah melihat nilai keadilan dan 

manfaat sosial sebagai bagian dari atribut harta (Mutaufiq et al., 2024).  

Kepemilikan harta dalam Islam pun terkait erat dengan etika public trust, yakni kepercayaan 

publik terhadap entitas syariah dalam menjalankan amanah harta secara benar dan bertanggung jawab 

(Hunein et al., 2025). Pemaknaan harta dalam akuntansi syariah juga harus mempertimbangkan konteks 

maqasid al-syariah, di mana tujuan hukum syariah adalah mewujudkan kemaslahatan umat dan 

mencegah kerusakan ekonomi dan sosial, sehingga laporan keuangan syariah menjadi instrumen 



  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

evaluasi atas pengelolaan harta yang berkontribusi terhadap tujuan tersebut (Mutaufiq et al., 2024). 

Dengan demikian, akuntansi syariah tidak hanya mencatat kepemilikan harta sebagai angka di neraca, 

tetapi juga mengungkapkan kontribusi harta terhadap keseimbangan sosial, termasuk pencapaian tujuan 

strategis dalam pembangunan ekonomi umat (Fadhilah & Nasution, 2025).  

Prinsip ini relevan dengan bagaimana aset syariah berkembang secara positif di Indonesia 

sebagaimana ditunjukkan oleh data LPKSI, yang mencerminkan pertumbuhan yang tidak hanya 

kuantitatif tetapi juga potensi kontribusi sosial ekonomi (turn0search1). Kepemilikan harta yang 

bertanggung jawab dalam kerangka syariah harus pula disertai dengan kewajiban moral untuk 

memastikan bahwa harta tidak digunakan untuk aktivitas yang merugikan masyarakat atau bertentangan 

dengan syariah (Akbar & Sulastri, 2024). Konsep ini adalah inti dari akuntansi syariah sebagai sistem 

informasi yang menegaskan tanggung jawab sosial dalam ranah ekonomi Islam (Mutaufiq et al., 2024). 

Tantangan dalam menerapkan konsep kepemilikan harta dalam praktik akuntansi syariah muncul ketika 

dihadapkan dengan kebutuhan standarisasi global, karena standar akuntansi konvensional tersosialisasi 

luas dan memiliki dominasi dalam praktik internasional, sehingga akuntansi syariah harus mampu 

menegaskan otentisitasnya tanpa mengabaikan konsistensi ilmiah dan akuntabilitas (Diantoro et al., 

2025).  

Dalam globalisasi, entitas syariah harus mampu mengintegrasikan nilai syariah dalam laporan 

keuangannya, termasuk pengakuan, pengukuran, dan pelaporan harta yang relevan dengan kebutuhan 

stakeholder internasional dan lokal (Mutaufiq et al., 2024). Integrasi ini membutuhkan pemahaman 

yang mendalam tentang bagaimana konsep kepemilikan harta sesuai dengan prinsip Islam dapat 

dipetakan ke dalam struktur standar pelaporan yang diakui secara luas tanpa kehilangan esensi nilai 

moral dan syariah (Fadhilah & Nasution, 2025). Kebutuhan ini mendorong perkembangan riset dan 

literatur yang menghasilkan kerangka teoritis kuat untuk akuntansi syariah yang relevan di berbagai 

yurisdiksi (Akbar & Sulastri, 2024). Implikasi praktisnya adalah entitas syariah perlu memperkuat 

mekanisme transparansi dan disclosure yang mencerminkan kepemilikan harta secara syariah 

compliant. Kepemilikan harta dalam akuntansi syariah menjadi fondasi bagi pengembangan instrumen 

keuangan syariah yang inovatif, termasuk sukuk dan fintech syariah, yang kesemuanya harus 

mendasarkan pengakuan dan pengelolaan harta pada kaidah syariah (Mutaufiq et al., 2024).  

Pengembangan ini bukan sekadar respons pasar, tetapi juga manifestasi dari bagaimana harta 

dipahami dalam konteks Islam sebagai sumber daya yang harus mendukung kesejahteraan ekonomi 

umat (Fadhilah & Nasution, 2025). Mekanisme pengakuan harta seperti sukuk harus menyertakan 

penilaian terhadap tujuan sosial dan etika ekonomi syariah, sehingga akuntansi syariah menjadi 

instrumen pengendalian sosial dan ekonomi sekaligus manufaktur nilai keadilan (Mutaufiq et al., 2024). 

Hal ini mencerminkan keterkaitan erat antara kepemilikan harta secara etis dan tujuan ekonomi yang 

inklusif, di mana akuntansi menjadi medium pencapaian tersebut (Hunein et al., 2025). Kepemilikan 

harta yang bertanggung jawab pun memerlukan komitmen institusional untuk menginternalisasi nilai 

syariah dalam semua proses akuntansi.  

Secara konseptual, akuntansi syariah sebagai disiplin ilmiah bertujuan tidak hanya mencatat 

kepemilikan harta, tetapi juga menjelaskan hubungan antara harta dan tujuan normatif dalam Islam, 

yang mencakup penegakan keadilan, kesejahteraan, dan keberlanjutan sosial (Mutaufiq et al., 2024). 

Hal ini menuntut akuntan syariah dan penyusun laporan keuangan untuk memahami tidak hanya kaidah 

teknis, tetapi juga konteks etika dan teologis yang melandasi kepemilikan harta. Kerangka ini 

membantu memastikan bahwa setiap angka dalam laporan keuangan bukan sekadar angka, tetapi 

representasi dari tanggung jawab sosial dan moral yang melekat pada harta tersebut (Fadhilah & 

Nasution, 2025). Integrasi nilai ini menjadi pembeda utama antara akuntansi syariah dan akuntansi 

konvensional yang lebih instrumentalis terhadap harta. Dengan demikian, kepemilikan harta dalam 

akuntansi syariah menjadi pilar utama dalam menjembatani nilai ekonomi Islam dan praktik akuntansi 

modern (Mutaufiq et al., 2024). 

 

Etika Pengelolaan Harta dalam Akuntansi Syariah 

Etika pengelolaan harta dalam akuntansi syariah merupakan fondasi normatif yang membedakan 

praktik akuntansi Islam dari sistem konvensional, karena pengelolaan harta tidak dipisahkan dari nilai 

moral dan tanggung jawab keagamaan. Dalam perspektif Islam, harta harus dikelola secara amanah, 

jujur, dan bebas dari praktik manipulatif, sebab setiap bentuk penyimpangan dalam pengelolaan harta 



  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

dipandang sebagai pelanggaran terhadap prinsip keadilan dan kepercayaan publik (Fadhilah & 

Nasution, 2025).  

Akuntansi syariah menempatkan etika bukan sebagai pelengkap, melainkan sebagai inti dari 

seluruh proses pengakuan, pengukuran, dan pelaporan transaksi keuangan (Mutaufiq et al., 2024). 

Prinsip ini berakar kuat dalam fiqh muamalah yang memandang aktivitas ekonomi sebagai bagian dari 

ibadah sosial yang harus mencerminkan nilai kebenaran dan kejujuran. Oleh karena itu, akuntansi 

syariah berfungsi sebagai mekanisme pengendalian etis terhadap pengelolaan harta agar tetap berada 

dalam koridor syariah (Hunein et al., 2025). Pengelolaan harta yang etis dalam Islam tidak dapat 

dilepaskan dari konsep amanah, yang menempatkan pengelola harta sebagai pihak yang bertanggung 

jawab tidak hanya kepada pemilik modal, tetapi juga kepada masyarakat dan Allah SWT. Etika amanah 

menuntut pengelolaan harta dilakukan secara transparan dan akuntabel, sehingga laporan keuangan 

syariah harus mencerminkan kondisi sebenarnya tanpa rekayasa angka maupun penyembunyian 

informasi material (Mutaufiq et al., 2024).  

Dalam akuntansi syariah berperan sebagai sarana pertanggungjawaban moral yang memastikan 

bahwa harta dikelola sesuai dengan tujuan syariah, bukan sekadar kepentingan ekonomi jangka pendek 

(Ramli, 2024). Kajian etika bisnis syariah menegaskan bahwa kegagalan dalam menjaga amanah 

pengelolaan harta dapat merusak legitimasi sosial lembaga keuangan syariah (Hunein et al., 2025). Oleh 

sebab itu, integritas pengelolaan harta menjadi indikator utama kredibilitas akuntansi syariah di mata 

publik. Dalam praktik kelembagaan, etika pengelolaan harta tercermin dalam standar pelaporan dan 

pengungkapan yang menekankan transparansi serta kepatuhan terhadap prinsip syariah. Standar 

akuntansi syariah, baik yang dikembangkan secara nasional maupun internasional, menuntut 

pengungkapan yang memadai terkait sumber dan penggunaan dana, termasuk kepatuhan terhadap 

prinsip halal dan keadilan distribusi (Dewi & Mranani, 2024).  

Hal ini sejalan dengan pandangan bahwa akuntansi syariah harus mengungkap dimensi moral 

dari aktivitas ekonomi, bukan hanya hasil finansialnya (Mutaufiq et al., 2024). Dalam konteks ini, 

pengelolaan harta yang etis menjadi sarana untuk menjaga kepercayaan stakeholder dan memastikan 

keberlanjutan lembaga syariah (Fadhilah & Nasution, 2025). Etika pengelolaan harta pun menjadi 

instrumen penting dalam membangun sistem ekonomi Islam yang stabil dan inklusif (Adam et al., 

2024). Untuk memperlihatkan implementasi etika pengelolaan harta secara empiris, tabel berikut 

menyajikan tingkat pengungkapan Islamic Social Reporting (ISR) pada perbankan syariah nasional 

yang bersumber dari Laporan Tahunan Bank Syariah Milik Negara dan Statistik Perbankan Syariah 

OJK 2024, sebagai laporan resmi otoritas keuangan: 

  

Tabel 3. Rata-Rata Tingkat Pengungkapan ISR Bank Syariah Milik Negara (2021–2024) 

 

Tahun Tingkat Pengungkapan ISR (%) 

2021 72,4 

2022 75,8 

2023 78,6 

2024 81,2 

Sumber: Laporan tahunan resmi dan SPS OJK 

 

Data tersebut menunjukkan tren peningkatan konsistensi pengungkapan aspek sosial dan etis 

dalam laporan keuangan syariah, yang merefleksikan komitmen lembaga keuangan syariah terhadap 

etika pengelolaan harta secara berkelanjutan (Yuliana, 2022; Wardani & Mukhlisuddin, 2021). 

Peningkatan ini menandakan bahwa etika tidak lagi dipahami sebagai norma abstrak, tetapi telah 

diintegrasikan ke dalam sistem pelaporan formal sebagai bagian dari akuntabilitas institusional. Dalam 

akuntansi syariah, pengungkapan ISR berfungsi sebagai cerminan tanggung jawab moral pengelola 

harta terhadap masyarakat dan lingkungan. Dengan demikian, etika pengelolaan harta tidak hanya 

berdimensi normatif, tetapi juga terukur secara kelembagaan (Suarni et al., 2025).  

Etika pengelolaan harta juga berkaitan erat dengan konsep keadilan sosial, di mana pengelolaan 

kekayaan tidak boleh menciptakan ketimpangan yang merugikan kelompok lemah. Akuntansi syariah 

menempatkan keadilan sebagai nilai operasional yang harus tercermin dalam kebijakan distribusi, 

pengakuan pendapatan, dan perlakuan terhadap pemangku kepentingan (Akbar & Winarsa, 2024). 

Kajian kritis atas praktik akuntansi menunjukkan bahwa pengabaian aspek etika dalam pengelolaan 



  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

harta berpotensi menimbulkan distorsi informasi dan ketidakadilan ekonomi (Diantoro et al., 2025). 

Oleh karena itu, etika pengelolaan harta menjadi mekanisme preventif terhadap praktik ekonomi 

eksploitatif. Dalam konteks ini, akuntansi syariah berfungsi sebagai alat koreksi moral dalam sistem 

ekonomi modern (Ramli, 2024).  

Etika pengelolaan harta dalam Islam menekankan keseimbangan antara kepentingan individu dan 

kepentingan sosial, sehingga pengelolaan kekayaan tidak boleh terlepas dari dampaknya terhadap 

masyarakat luas. Prinsip ini menuntut akuntansi syariah untuk mengungkap informasi yang relevan 

terkait penggunaan dana sosial, keberlanjutan usaha, dan perlindungan terhadap kelompok 

mustadh’afin (Ramli, 2024). Dalam literatur akuntansi sosial Islam, pelaporan keuangan dipahami 

sebagai sarana advokasi sosial yang merefleksikan keberpihakan kepada nilai keadilan dan 

kesejahteraan umat (Suarni et al., 2025). Hal ini memperluas fungsi akuntansi dari sekadar alat teknis 

menjadi instrumen transformasi sosial. Dengan demikian, etika pengelolaan harta berperan penting 

dalam menjaga orientasi sosial akuntansi syariah. Pengelolaan harta yang etis juga menuntut kehati-

hatian dalam pengakuan pendapatan dan aset, agar tidak terjadi overstatement yang menyesatkan 

pemangku kepentingan.  

Kajian literatur mengenai PSAK Syariah menyoroti bahwa pengakuan pendapatan harus selaras 

dengan prinsip kehati-hatian dan keadilan, sehingga tidak mengandung unsur gharar atau ketidakpastian 

berlebihan (Diantoro et al., 2025). Etika ini menegaskan bahwa akuntansi syariah tidak mentoleransi 

praktik manipulasi demi kepentingan laba semata. Dalam konteks ini, etika pengelolaan harta berfungsi 

sebagai pengaman moral terhadap penyimpangan teknis akuntansi (Mutaufiq et al., 2024). Prinsip 

kehati-hatian tersebut memperkuat legitimasi akuntansi syariah sebagai sistem yang berorientasi nilai. 

Dalam kerangka makro, etika pengelolaan harta berkontribusi pada stabilitas ekonomi dan kepercayaan 

publik terhadap sistem keuangan syariah. Sistem ekonomi Islam menempatkan etika sebagai elemen 

kunci dalam menjaga keseimbangan antara pertumbuhan ekonomi dan keadilan sosial (Adam et al., 

2024). Akuntansi syariah yang berlandaskan etika mampu meminimalkan risiko moral hazard dan 

meningkatkan kualitas tata kelola lembaga keuangan (Hunein et al., 2025).  

Etika pengelolaan harta tidak hanya relevan secara normatif, tetapi juga strategis dalam menjaga 

keberlanjutan sistem ekonomi syariah. Hal ini memperkuat posisi akuntansi syariah sebagai sistem yang 

adaptif terhadap tantangan ekonomi modern. Secara konseptual, etika pengelolaan harta dalam 

akuntansi syariah menuntut integrasi antara nilai moral, aturan syariah, dan praktik profesional. 

Integrasi ini memastikan bahwa setiap keputusan akuntansi memiliki legitimasi etik dan sosial, bukan 

sekadar kepatuhan prosedural (Mutaufiq et al., 2024). Akuntansi syariah dengan demikian menjadi 

refleksi dari kesadaran moral kolektif dalam pengelolaan harta. Pendekatan ini menegaskan bahwa 

akuntansi syariah tidak netral nilai, melainkan secara sadar berpihak pada keadilan dan kesejahteraan 

umat (Fadhilah & Nasution, 2025). Etika pengelolaan harta pun menjadi pilar utama dalam membangun 

akuntansi syariah yang berintegritas dan berkelanjutan. 

 

Analisis Tanggung Jawab Sosial Islam dalam Akuntansi Syariah 

Tanggung jawab sosial Islam dalam akuntansi syariah merupakan konsekuensi logis dari konsep 

kepemilikan dan etika pengelolaan harta yang berakar pada nilai amanah dan keadilan. Dalam Islam, 

harta tidak hanya dipertanggungjawabkan kepada pemilik modal, tetapi juga kepada masyarakat dan 

Allah SWT sebagai pemberi amanah, sehingga akuntansi syariah harus mampu merefleksikan dimensi 

sosial tersebut secara sistematis (Mutaufiq et al., 2024). Tanggung jawab sosial ini menempatkan 

akuntansi syariah sebagai instrumen pengungkapan manfaat sosial dari aktivitas ekonomi, bukan 

sekadar alat pelaporan kinerja keuangan. Literatur ekonomi Islam menegaskan bahwa distribusi 

kekayaan yang adil merupakan inti dari tanggung jawab sosial Islam yang harus tercermin dalam praktik 

akuntansi (Akbar & Winarsa, 2024).  

Akuntansi syariah tidak dapat dipisahkan dari kewajiban sosial yang melekat pada setiap 

pengelolaan harta (Fadhilah & Nasution, 2025). Konsep tanggung jawab sosial dalam Islam berangkat 

dari prinsip keadilan sosial dan perlindungan terhadap kelompok mustadh’afin, sehingga pengelolaan 

dan pelaporan harta harus memperhatikan dampaknya terhadap kesejahteraan masyarakat luas. 

Akuntansi syariah memandang tanggung jawab sosial bukan sebagai aktivitas tambahan, tetapi sebagai 

bagian integral dari tujuan ekonomi Islam itu sendiri (Ramli, 2024). Laporan keuangan syariah 

berfungsi sebagai media pertanggungjawaban sosial yang menunjukkan sejauh mana entitas 

berkontribusi terhadap distribusi kesejahteraan. Pendekatan ini sejalan dengan akuntansi sosial Islam 



  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

yang menempatkan nilai kemanusiaan dan keadilan sebagai orientasi utama pelaporan (Suarni et al., 

2025).  

Tanggung jawab sosial Islam menjadi dimensi substantif dalam struktur akuntansi syariah. 

Akuntansi syariah mengakomodasi tanggung jawab sosial melalui pengungkapan aktivitas zakat, infak, 

sedekah, dana kebajikan, dan program sosial lainnya yang mencerminkan kepedulian terhadap 

masyarakat. Pengungkapan ini menegaskan bahwa kinerja entitas syariah tidak hanya diukur dari laba, 

tetapi juga dari kontribusi sosial yang dihasilkan (Mutaufiq et al., 2024). Kajian akademik menunjukkan 

bahwa pelaporan tanggung jawab sosial Islam memperkuat legitimasi sosial lembaga keuangan syariah 

dan meningkatkan kepercayaan publik (Yuliana, 2022). Dalam perspektif ini, akuntansi syariah 

berperan sebagai alat komunikasi etis antara entitas dan masyarakat. Hal tersebut menempatkan 

tanggung jawab sosial sebagai indikator penting keberhasilan ekonomi Islam (Fadhilah & Nasution, 

2025). Untuk memperlihatkan implementasi nyata tanggung jawab sosial Islam, tabel berikut 

menyajikan alokasi dana sosial perbankan syariah berdasarkan Statistik Perbankan Syariah dan Laporan 

Tahunan Bank Syariah Milik Negara 2024, yang merupakan laporan resmi otoritas dan lembaga terkait: 

 

Tabel 4. Alokasi Dana Sosial Bank Syariah Milik Negara Tahun 2022–2024  

 

Tahun Zakat Infak & Sedekah Dana Sosial Lainnya 

2022 156 98 74 

2023 183 121 89 

2024 211 146 103 

Sumber: Laporan Tahunan Bank Syariah Milik Negara 2024 

 

Data tersebut menunjukkan peningkatan konsisten alokasi dana sosial, yang mencerminkan 

penguatan peran tanggung jawab sosial Islam dalam praktik kelembagaan perbankan syariah (Yuliana, 

2022; Wardani & Mukhlisuddin, 2021). Peningkatan ini menandakan bahwa prinsip sosial tidak 

berhenti pada tataran normatif, tetapi telah diinternalisasi dalam kebijakan keuangan entitas syariah. 

Akuntansi syariah dalam konteks ini berfungsi sebagai sistem pencatatan dan pelaporan atas komitmen 

sosial tersebut. Dengan demikian, tanggung jawab sosial Islam memiliki dimensi yang terukur dan 

dapat dievaluasi secara akuntabel (Suarni et al., 2025). Tanggung jawab sosial Islam juga berkaitan erat 

dengan prinsip pemerataan kekayaan, yang menolak penumpukan harta pada kelompok tertentu tanpa 

mekanisme distribusi yang adil. Akuntansi syariah mendukung prinsip ini melalui pengungkapan 

distribusi nilai tambah dan dana sosial sebagai bentuk pertanggungjawaban atas pemanfaatan harta 

(Akbar & Winarsa, 2024).  

Dalam sistem ekonomi Islam, distribusi kekayaan merupakan tujuan strategis yang bertujuan 

menjaga stabilitas sosial dan mengurangi kesenjangan ekonomi (Adam et al., 2024). Oleh sebab itu, 

laporan keuangan syariah dituntut untuk menampilkan informasi yang mencerminkan keberpihakan 

terhadap keadilan sosial. Pendekatan ini menegaskan posisi akuntansi syariah sebagai instrumen 

keadilan distributif. Dimensi tanggung jawab sosial dalam akuntansi syariah juga mencakup kepedulian 

terhadap keberlanjutan dan dampak sosial jangka panjang dari aktivitas ekonomi. Literatur akuntansi 

sosial Islam menekankan bahwa keberlanjutan tidak hanya dimaknai secara lingkungan, tetapi juga 

sosial dan spiritual (Suarni et al., 2025). Akuntansi syariah dengan demikian dituntut untuk 

mengungkap bagaimana aktivitas ekonomi berkontribusi terhadap kesejahteraan generasi mendatang. 

Hal ini memperluas cakupan akuntansi dari sekadar pelaporan historis menjadi alat perencanaan sosial. 

Tanggung jawab sosial Islam pun menjadi landasan etis bagi pembangunan ekonomi yang berkelanjutan 

(Ramli, 2024).  

Dalam praktik pelaporan, tanggung jawab sosial Islam sering diwujudkan melalui kerangka 

Islamic Social Reporting (ISR) yang menekankan pengungkapan aspek sosial, etika, dan spiritual. 

Kerangka ini memperkuat peran akuntansi syariah sebagai media akuntabilitas sosial yang selaras 

dengan nilai Islam (Yuliana, 2022). Penelitian empiris menunjukkan bahwa pengungkapan ISR 

berpengaruh positif terhadap nilai perusahaan dan persepsi keberlanjutan usaha (Wardani & 

Mukhlisuddin, 2021). Hal ini menunjukkan bahwa tanggung jawab sosial bukan beban, melainkan 

investasi reputasi dan legitimasi sosial. Akuntansi syariah melalui ISR menegaskan orientasi nilai dalam 

pelaporan keuangan. Tanggung jawab sosial Islam juga berkaitan dengan perlindungan terhadap 

kepentingan pemangku kepentingan yang lebih luas, termasuk masyarakat, lingkungan, dan negara. 



  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

Dalam perspektif relasi agama dan negara, pengelolaan harta yang bertanggung jawab secara sosial 

mendukung terciptanya stabilitas sosial dan ekonomi nasional (Akbar & Sulastri, 2024).  

Akuntansi syariah berperan dalam menjembatani kepentingan ekonomi dan kepentingan sosial 

melalui pelaporan yang transparan dan berkeadilan. Pendekatan ini memperkuat fungsi akuntansi 

sebagai instrumen tata kelola yang baik. Dengan demikian, tanggung jawab sosial Islam memiliki 

implikasi strategis dalam pembangunan ekonomi berbasis nilai. Secara normatif, tanggung jawab sosial 

Islam menegaskan bahwa setiap aktivitas ekonomi harus memberikan manfaat nyata bagi masyarakat, 

bukan sekadar keuntungan finansial bagi entitas. Akuntansi syariah menginternalisasi prinsip ini 

melalui pengakuan dan pengungkapan aktivitas sosial sebagai bagian dari kinerja organisasi (Mutaufiq 

et al., 2024). Hal ini menempatkan akuntansi syariah sebagai sistem nilai yang mengintegrasikan aspek 

ekonomi dan sosial secara seimbang. Pendekatan tersebut memperkuat identitas akuntansi syariah 

sebagai disiplin yang berorientasi pada kemaslahatan umat.  

Tanggung jawab sosial Islam menjadi ruh dari praktik akuntansi syariah yang berkeadilan 

(Fadhilah & Nasution, 2025). Pada akhirnya, tanggung jawab sosial Islam dalam akuntansi syariah 

menegaskan bahwa harta bukan tujuan akhir, melainkan sarana untuk mewujudkan keadilan dan 

kesejahteraan sosial. Akuntansi syariah berfungsi sebagai alat evaluasi moral atas penggunaan harta 

dalam aktivitas ekonomi. Pendekatan ini memperkaya akuntansi modern dengan dimensi etis dan 

spiritual yang kuat. Integrasi nilai tanggung jawab sosial menjadikan akuntansi syariah relevan dalam 

menjawab tantangan ketimpangan dan keberlanjutan ekonomi. Tanggung jawab sosial Islam 

merupakan pilar utama dalam pengembangan akuntansi syariah yang berorientasi nilai dan 

kemanusiaan. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan pembahasan mengenai kepemilikan, etika pengelolaan, dan tanggung jawab sosial 

Islam, dapat disimpulkan bahwa konsep harta dalam akuntansi syariah memiliki karakter 

multidimensional yang melampaui pemaknaan ekonomis semata. Harta diposisikan sebagai amanah 

yang mengandung tanggung jawab teologis, sosial, dan moral, sehingga pengakuan dan pelaporannya 

tidak dapat dilepaskan dari prinsip keadilan, kemaslahatan, dan kepatuhan terhadap syariah. 

Kepemilikan dalam Islam bersifat relatif dan dibatasi oleh kewajiban sosial, sementara etika 

pengelolaan menuntut transparansi, kejujuran, serta kehati-hatian dalam setiap proses akuntansi. 

Integrasi ketiga aspek tersebut menegaskan bahwa akuntansi syariah tidak netral nilai, tetapi secara 

sadar berorientasi pada tujuan normatif ekonomi Islam. Tanggung jawab sosial Islam memperkuat 

posisi akuntansi syariah sebagai instrumen akuntabilitas yang berfungsi menghubungkan aktivitas 

ekonomi dengan kesejahteraan masyarakat luas. Pengungkapan dana sosial, distribusi kekayaan, dan 

keberlanjutan sosial menunjukkan bahwa kinerja entitas syariah diukur tidak hanya melalui laba, tetapi 

juga melalui kontribusi sosial dan kebermanfaatan harta. Akuntansi syariah berperan sebagai 

mekanisme evaluasi moral sekaligus sistem informasi yang mendukung keadilan distributif dan 

pembangunan ekonomi berkelanjutan. Keseluruhan analisis ini menegaskan bahwa penguatan konsep 

harta berbasis kepemilikan, etika pengelolaan, dan tanggung jawab sosial merupakan fondasi penting 

bagi pengembangan teori dan praktik akuntansi syariah di masa mendatang. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adam, M. N. A. S., Hamin, D. I., & Hasim, H. (2024). Perbandingan Sistem Ekonomi Sosialisme, 

Kapitalisme, Dan Ekonomi Syariah: Sebuah Analisis Kritis Terhadap Prinsip, Implementasi, Dan 

Dampak Sosial. JAMBURA: Jurnal Ilmiah Manajemen dan Bisnis, 7(2), 1011-1024. 

https://doi.org/10.37479/jimb.v7i2.27698 

Akbar, A., & Sulastri, S. (2024). Relasi Agama dan Negara: Harta dan Kepemilikan dalam Perspektif 

Islam. Pelita: Jurnal Studi Islam Mahasiswa UII Dalwa, 1(2), 133-144. 

https://doi.org/10.38073/pelita.v1i2.1417 

Akbar, M. A. A., & Winarsa, H. (2024). Analisis Distribusi Kekayaan Dalam Perspektif Ekonomi 

Islam. Ar Rasyiid: Journal of Islamic Studies, 2(2), 75-84. 

https://doi.org/10.70367/arrasyiid.v2i2.21 

Amalia, U. I., & Debbi, A. (2025). Konsep Kepemilikan dan Fungsi Harta dalam Islam Serta 

Implikasinya Terhadap Akuntansi Syariah Berbasis Keadilan. Jejak digital: Jurnal Ilmiah 

Multidisiplin, 1(4b), 2004-2012. https://doi.org/10.63822/nchf8p87 

https://doi.org/10.37479/jimb.v7i2.27698
https://doi.org/10.38073/pelita.v1i2.1417
https://doi.org/10.70367/arrasyiid.v2i2.21
https://doi.org/10.63822/nchf8p87


  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

Amsal, D. (2023). Laporan Keuangan Syariah sebagai Wujud Tanggung Jawab Sosial dan Spiritual 

untuk Menjaga Integritas Keuangan dalam Ekosistem Ekonomi Islam. Jurnal Al-Mizan, 10(2), 

254-266. https://doi.org/10.54621/jiam.v10i2.1077 

Anggraini, M., & Sisdianto, E. (2024). Analisis Penerapan Akuntansi Lingkungan Syariah Dan 

Peranannya Dalam Pengelolaan Dana Zakat, Infaq, Dan Sedekah Dalam Perspektif Islam. Jurnal 

Ilmiah Ekonomi Dan Manajemen, 2(12), 491-505. https://doi.org/10.61722/jiem.v2i12.3272 

Bulutoding, L. (2024). Integrasi Konsep Amanah dalam Shariah Enterprise Theory: Tinjauan Literatur 

Komprehensif. Jurnal Ekonomi Syariah Pelita Bangsa, 9(01), 140-148. 

https://doi.org/10.37366/jespb.v9i01.1151 

Dewi, V. S., & Mranani, M. (2024). Pengantar Akuntansi Syariah. Unimma Press. 

Diantoro, F. A., Hamdi, M., & Syaddad, A. (2025). Analisis Kritis Atas Pengakuan Pendapatan dalam 

PSAK Syariah: Studi Literatur Perdebatan Fikih dan Praktik Akuntansi. Al-tsaman: Jurnal 

Ekonomi dan Keuangan Islam, 7(02). https://doi.org/10.62097/al-tsaman.v7i02.2528 

Efendi, N., Nurhasanah, N., & Saripudin, U. (2022). Etika dalam kepemilikan dan pengelolaan harta 

serta dampaknya terhadap ekonomi Islam. Fair Value: Jurnal Ilmiah Akuntansi Dan 

Keuangan, 5(1), 310-316. https://doi.org/10.32670/fairvalue.v5i1.1897 

El Ashfahany, A., Ma’ruf, A., Saputro, E. P., Nasir, M., Setyowati, E., Rosyadi, I., ... & Al Adawiyah, 

R. A. (2023). Ekonomi dan Bisnis Islam: Konsep dan Aplikasi Terkini. Sada Kurnia Pustaka. 

Fadhilah, N. A., & Nasution, M. I. P. (2025). Konsep Kepemilikan, Keadilan dan Etika Dalam Ekonomi 

Islam. IQRAR: Jurnal Akuntansi, Manajemen & Ekonomi Syariah, 1(2), 69-80. 

https://doi.org/10.61104/iqrar.v1i2.3340 

Hunein, H., Sumarni, S., & Subagyo, A. (2025). Etika Bisnis Syariah Di Era Globalisasi. Media Riset 

Bisnis Manajemen Akuntansi, 1(3), 13-23. https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.505 

Mariam, S. (2025). Sistem Ekonomi Islam Kepemilikan (Al-Malikiyah). Bayt Al Hikmah: Jurnal 

Pendidikan dan Pengembangan Masyarakat Islam, 1(1), 1-14. https://doi.org/10.54065/BaytAl-

Hikmah.368 

Mutaufiq, A., Mutaqin, A. Z., Nurfaedah, N., & Wijandari, A. (2024). Pengantar Akuntansi Syariah. 

PT. Sonpedia Publishing Indonesia. 

Nugroho, A., Haq, Z., & Syukron, A. (2025). Neraca kehidupan dalam tafsir iqtishadi: Studi analisis 

neraca syariah. Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur'an dan Tafsir, 10(02), 363-380. 

https://doi.org/10.30868/at.v10i02.9317 

Rahmawati, Y. T. N., & Baidowi, M. I. (2025). Pengantar Akuntansi Berbasis Syariah. PT. Revormasi 

Jangkar Philosophia. 

Ramli, S. (2024). Akuntansi Sosial Dalam Tinjauan Perspektif Teologi Pembebasan Kaum 

Mustadh’afin. Jurnal Adz-Dzahab: Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam, 9(1), 29-51. 

https://doi.org/10.47435/adz-dzahab.v9i1.2784 

Suarni, A., Trisnadewi, K. S., Santoso, E., Perdana, K., Amin, A., & Hala, Y. (2025). Akuntansi Sosial: 

Integrasi Etika Dan Keberlanjutan Yang Bertanggung Jawab. Pustaka Peradaban. 

Wardani, D. D., & Mukhlisuddin, A. (2021). Pengaruh fundamental makro dan pengungkapan tanggung 

jawab sosial Islam terhadap nilai perusahaan melalui pendapat audit atas kelangsungan usaha 

(Pada bank syariah milik negara Indonesia 2016-2020). ISTIKHLAF: Jurnal Ekonomi, 

Perbankan dan Manajemen Syariah, 3(1), 60-79. https://doi.org/10.51311/istikhlaf.v3i1.291 

Yuliana, Y. (2022). Analisis Pengungkapan Tanggung Jawab Sosial Perbankan Syariah dalam 

Perspektif Islamic Social Reporting (ISR) (Doctoral dissertation, Universitas Muhammadiyah 

Palopo). 

Yunilhamri, M. S., & Mawardi, M. (2025). Konsep Kepemilikan dalam Islam sebagai Pondasi 

Terciptanya Green Economy di Era Modern. Al-Maqashid: Journal of Economics and Islamic 

Business, 5(1), 9-19. https://doi.org/10.55352/maqashid.v5i1.1519 
 
 
 

 

 

 

https://doi.org/10.54621/jiam.v10i2.1077
https://doi.org/10.61722/jiem.v2i12.3272
https://doi.org/10.37366/jespb.v9i01.1151
https://doi.org/10.62097/al-tsaman.v7i02.2528
https://doi.org/10.32670/fairvalue.v5i1.1897
https://doi.org/10.61104/iqrar.v1i2.3340
https://doi.org/10.71312/mrbima.v1i3.505
https://doi.org/10.54065/BaytAl-Hikmah.368
https://doi.org/10.54065/BaytAl-Hikmah.368
https://doi.org/10.30868/at.v10i02.9317
https://doi.org/10.47435/adz-dzahab.v9i1.2784
https://doi.org/10.51311/istikhlaf.v3i1.291
https://doi.org/10.55352/maqashid.v5i1.1519

