
 

 

PENDAHULUAN 

Pemahaman mengenai tanggung jawab sosial perusahaan mengalami perkembangan seiring 

meningkatnya tuntutan etika, keadilan, dan akuntabilitas dalam praktik bisnis modern, termasuk pada 

entitas berbasis syariah. Dalam literatur manajemen dan akuntansi, Teori Keadilan menempatkan 

distribusi manfaat dan beban ekonomi sebagai isu utama yang harus dipertanggungjawabkan secara 

moral, sementara Teori Stakeholder menekankan keseimbangan kepentingan seluruh pihak yang 

terdampak aktivitas perusahaan (Freeman, 1984; Ghozali & Chariri, 2007). Kedua pendekatan tersebut 

menjadi rujukan dominan dalam menilai Corporate Social Responsibility (CSR), namun belum 

sepenuhnya menjawab karakter normatif dan teologis yang melekat pada sistem ekonomi Islam.  

 

 
   Scripta Economica: 

Journal of Economics, Management, and Accounting 
Vol 1 No 3 March 2026, Hal 136-143 

ISSN: 3110-0848 (Print) ISSN: 3109-970X (Electronic) 
Open Access: https://scriptaintelektual.com/scripta-economica 

 

Analisis Perbandingan Teori Keadilan dan Teori Stakeholder dalam 

Menilai Tanggung Jawab Sosial Syariah Islam 

 
Riri Sundari1, Salwa2, Masyhuri3 

1-3 Institut Agama Islam Negeri Bone, Indonesia 

email:  sundariririn029@gmail.com1,  ssal67356@gmail.com2,  masyhuri@iain-bone.ac.id3  

 
 

Article Info : 

Received: 
27-11-2025 

Revised:  

30-12-2025 

Accepted: 
06-01-2026 
 

 

 

Abstract  
This study aims to provide a comparative analysis of Justice Theory and Stakeholder Theory in 

assessing Islamic Sharia based social responsibility, particularly in the practices of Corporate 

Social Responsibility (CSR) and Islamic Social Reporting (ISR). The analysis is grounded in the 
conceptual divergence between a normative approach rooted in Islamic values of justice and an 

operational approach that prioritizes stakeholder interests. A qualitative method is employed 

through a comprehensive literature review of official Islamic banking reports, scholarly 

publications, and relevant prior studies. The findings indicate that Justice Theory emphasizes 
proportional distribution of benefits, vertical accountability to God, and the pursuit of maslahah as 

the fundamental objectives of Sharia-based economic activities, whereas Stakeholder Theory 

proves more adaptive in explaining corporate–stakeholder dynamics within modern business 

environments. However, the dominance of Stakeholder Theory without reinforcement of justice-
based values risks reducing Islamic CSR to a mere instrument of legitimacy. Therefore, a synthesis 

of both theories is essential to construct a Sharia social responsibility framework that is equitable, 

operationally applicable, and sustainable. 

 
Keywords: Corporate social responsibility, Islamic accountability, Islamic social reporting, justice 

theory, stakeholder theory. 

Akbstrak 

Penelitian ini bertujuan menganalisis secara komparatif Teori Keadilan dan Teori Stakeholder 

dalam menilai tanggung jawab sosial syariah Islam, khususnya pada praktik Corporate Social 
Responsibility (CSR) dan Islamic Social Reporting (ISR). Kajian ini berangkat dari perbedaan 

orientasi konseptual antara pendekatan normatif berbasis nilai keadilan Islam dan pendekatan 

operasional yang berfokus pada kepentingan pemangku kepentingan. Metode yang digunakan 

adalah pendekatan kualitatif dengan studi kepustakaan terhadap laporan resmi perbankan syariah, 
publikasi ilmiah, dan hasil penelitian terdahulu yang relevan. Hasil analisis menunjukkan bahwa 

Teori Keadilan menekankan distribusi manfaat yang proporsional, akuntabilitas vertikal, dan 

kemaslahatan sebagai tujuan utama aktivitas ekonomi syariah, sementara Teori Stakeholder lebih 

adaptif dalam menjelaskan dinamika hubungan perusahaan dengan pemangku kepentingan dalam 

konteks bisnis modern. Namun, dominasi Teori Stakeholder tanpa penguatan nilai keadilan 

berpotensi mereduksi makna CSR syariah menjadi instrumen legitimasi. Sintesis kedua teori 

diperlukan untuk membangun kerangka tanggung jawab sosial syariah yang berkeadilan, aplikatif, 
dan berkelanjutan. 

 

Kata Kunci:  Akuntabilitas syariah, corporate social responsibility, islamic social reporting, teori 

keadilan, teori stakeholder. 

 
©2022 Authors.. This work is licensed under a  Creative Commons Attribution-Non Commercial 4.0 

International License. 

(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/) 

https://scriptaintelektual.com/scripta-economica
mailto:sundariririn029@gmail.com
mailto:ssal67356@gmail.com
mailto:masyhuri@iain-bone.ac.id


  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

Kondisi ini mendorong perlunya analisis yang lebih mendalam untuk melihat kesesuaian dan 

keterbatasan kedua teori tersebut dalam menilai tanggung jawab sosial berbasis syariah (Farook, 2007). 

Dalam perspektif Islam, tanggung jawab sosial tidak hanya dipahami sebagai kewajiban horizontal 

kepada manusia, tetapi juga sebagai amanah vertikal kepada Allah SWT yang menuntut 

pertanggungjawaban ukhrawi. Konsep akuntabilitas ini melampaui rasionalitas ekonomi murni dan 

mengaitkan aktivitas korporasi dengan nilai keadilan sosial, kemaslahatan, serta perlindungan terhadap 

lingkungan dan kelompok rentan (Hameed, 2019; Kamla et al., 2006). Teori Keadilan dalam kerangka 

konvensional dinilai belum sepenuhnya mengakomodasi dimensi transendental tersebut karena 

berangkat dari asumsi moral sekuler.  

Perbandingan antara teori keadilan dan pendekatan stakeholder menjadi relevan ketika dikaitkan 

dengan praktik tanggung jawab sosial syariah yang berlandaskan nilai etika Islam (Haniffa & Hudaib, 

2007). Teori Stakeholder memperoleh posisi penting dalam kajian CSR karena kemampuannya 

menjelaskan relasi perusahaan dengan pemangku kepentingan secara luas, termasuk karyawan, 

masyarakat, pemerintah, dan lingkungan. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip keadilan distributif 

dalam Islam yang menolak eksploitasi dan ketimpangan struktural dalam aktivitas ekonomi (Freeman, 

1984; Haniffa & Cooke, 2005).  

Namun, dalam praktiknya, teori stakeholder masih berorientasi pada keberlanjutan bisnis dan 

legitimasi sosial, bukan pada kewajiban moral religius yang bersifat absolut. Perbedaan orientasi ini 

menimbulkan pertanyaan mengenai sejauh mana teori stakeholder mampu merepresentasikan nilai 

tanggung jawab sosial dalam sistem ekonomi syariah (Meutia, 2017). Sebagai ilustrasi konseptual, 

perbedaan mendasar antara Teori Keadilan, Teori Stakeholder, dan pendekatan Tanggung Jawab Sosial 

Syariah dapat dilihat melalui kerangka berikut yang dirangkum dari literatur akuntansi dan CSR Islam 

yang telah teruji secara akademik (Freeman, 1984; Farook, 2007; Meutia, 2017): 

 

Tabel 1. Perbandingan Teori Keadilan, Teori Stakeholder, dan pendekatan Tanggung Jawab 

Sosial Syariah 

 

Aspek Penilaian Teori Keadilan Teori Stakeholder 
Tanggung Jawab 

Sosial Syariah 

Orientasi Etika Moral rasional 
Kepentingan pemangku 

kepentingan 
Amanah dan ibadah 

Dasar Nilai Sekuler Sosial-ekonomi Al-Qur’an dan Sunnah 

Akuntabilitas Horizontal Horizontal 
Horizontal dan 

vertikal 

Tujuan Sosial Keadilan distribusi 
Keberlanjutan dan 

legitimasi 
Kemaslahatan umat 

 

Tabel tersebut menunjukkan bahwa tanggung jawab sosial syariah memiliki cakupan normatif 

yang lebih luas dibandingkan dua teori konvensional, terutama pada dimensi akuntabilitas dan tujuan 

sosial yang bersifat transendental. Perkembangan praktik pelaporan sosial pada lembaga keuangan 

syariah menunjukkan adanya kebutuhan akan kerangka evaluasi yang berbeda dari CSR konvensional. 

Islamic Social Reporting (ISR) hadir sebagai respons atas keterbatasan indeks CSR umum seperti GRI 

yang belum sepenuhnya merefleksikan nilai keadilan dan tanggung jawab sosial dalam Islam (Haniffa 

& Hudaib, 2007; Meutia, 2017). ISR menekankan pengungkapan aspek zakat, keadilan transaksi, 

kepatuhan syariah, serta kontribusi sosial yang berorientasi pada kesejahteraan umat. Perbedaan ini 

menegaskan bahwa teori yang digunakan untuk menilai CSR syariah harus mampu menangkap karakter 

etik dan spiritual yang khas (Hameed, 2019).  

Sejumlah penelitian empiris menunjukkan bahwa penerapan CSR pada perbankan syariah 

cenderung lebih dekat dengan pendekatan stakeholder dibandingkan teori keadilan murni, meskipun 

masih menghadapi inkonsistensi dalam implementasinya. Studi Nasution (2023) menemukan bahwa 

praktik CSR pada Bank Syariah Indonesia lebih menonjolkan kepentingan pemangku kepentingan 

institusional dibandingkan dimensi keadilan sosial substantif. Temuan ini menunjukkan adanya 

kesenjangan antara konsep normatif tanggung jawab sosial Islam dan praktik operasional lembaga 

keuangan syariah. Kondisi tersebut memperkuat urgensi kajian perbandingan teori dalam menilai 

kesesuaian kerangka CSR yang digunakan.  



  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

Perbandingan antara CSR berbasis GRI dan ISR juga memperlihatkan perbedaan signifikan 

dalam indikator, fokus, dan orientasi nilai. Penelitian Restianita (2024) menunjukkan bahwa bank 

syariah cenderung unggul dalam pengungkapan aspek etika dan sosial berbasis nilai Islam, namun 

masih tertinggal dalam konsistensi pelaporan dibandingkan bank konvensional. Fakta ini 

mengindikasikan bahwa penggunaan teori konvensional secara tunggal kurang memadai untuk menilai 

tanggung jawab sosial syariah secara komprehensif. Analisis teoritis menjadi penting untuk 

menjembatani kesenjangan antara prinsip normatif dan praktik pelaporan sosial tersebut (Haniffa & 

Cooke, 2005).  

Berdasarkan uraian tersebut, kajian perbandingan antara Teori Keadilan dan Teori Stakeholder 

dalam menilai tanggung jawab sosial syariah Islam menjadi relevan secara akademik dan praktis. 

Pendekatan komparatif diharapkan mampu mengidentifikasi kekuatan dan keterbatasan masing-masing 

teori dalam merepresentasikan nilai keadilan, akuntabilitas, dan kemaslahatan yang menjadi inti ajaran 

Islam. Analisis ini juga berkontribusi pada pengembangan kerangka konseptual CSR syariah yang lebih 

kontekstual dan normatif. Dengan mengintegrasikan perspektif akuntansi, etika, dan ekonomi Islam, 

penelitian ini memiliki posisi strategis dalam memperkaya diskursus tanggung jawab sosial perusahaan 

berbasis syariah. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode kajian pustaka yang 

bertujuan untuk menganalisis dan membandingkan teori keadilan dan teori stakeholder dalam menilai 

tanggung jawab sosial syariah Islam. Objek penelitian difokuskan pada konsep, prinsip, dan indikator 

penilaian tanggung jawab sosial syariah yang dikaji dalam literatur akademik. Data penelitian berupa 

data sekunder yang diperoleh dari artikel jurnal nasional terakreditasi dan jurnal internasional 

bereputasi, buku akademik, serta prosiding ilmiah yang relevan, yang ditelusuri melalui basis data 

ilmiah terpercaya. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara 

mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan menelaah sumber pustaka berdasarkan tema teori keadilan, 

teori stakeholder, dan nilai-nilai Islam. Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi  secara 

kualitatif dengan membandingkan asumsi dasar, fokus penilaian, serta implikasi normatif dari kedua 

teori dalam konteks tanggung jawab sosial syariah Islam, kemudian diinterpretasikan berdasarkan 

prinsip keadilan (al-‘adl), amanah, dan kemaslahatan (maqāṣid al-sharī‘ah). Penarikan kesimpulan 

dilakukan secara induktif untuk menghasilkan sintesis konseptual yang komprehensif dan relevan tanpa 

melakukan generalisasi empiris (Nasution, 2023). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Teori Keadilan dalam Penilaian Tanggung Jawab Sosial Syariah Islam 

Teori keadilan menempatkan distribusi manfaat ekonomi, sosial, dan lingkungan sebagai fondasi 

utama dalam menilai tanggung jawab sosial perusahaan, termasuk pada entitas syariah yang beroperasi 

dalam sistem keuangan Islam. Dalam perspektif ekonomi Islam, keadilan tidak dimaknai sebagai 

kesetaraan matematis semata, tetapi sebagai proporsionalitas hak dan kewajiban yang menjaga 

keseimbangan antara kepentingan individu dan masyarakat luas sebagaimana tercermin dalam praktik 

CSR perbankan syariah di Indonesia (Mayndarto, 2022; Meutia, 2021). Pendekatan ini menuntut agar 

pengungkapan CSR tidak berhenti pada kepatuhan formal, tetapi juga mencerminkan komitmen moral 

terhadap kesejahteraan sosial. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa indikator keadilan dalam CSR 

syariah sering kali terfragmentasi akibat dominasi standar pelaporan konvensional (Yuliana, 2022).  

Kondisi ini memperlihatkan adanya jarak antara konsep normatif keadilan Islam dan praktik 

pelaporan sosial lembaga keuangan syariah (Sari, 2021). Penilaian CSR berbasis teori keadilan 

menekankan pertanggungjawaban perusahaan terhadap kelompok yang paling terdampak aktivitas 

bisnis, termasuk masyarakat berpenghasilan rendah dan pelaku usaha mikro. Prinsip ini sejalan dengan 

konsep equitable distribution yang menjadi salah satu indikator penting dalam Islamic Social Reporting 

(ISR) sebagaimana dikaji dalam literatur akuntansi syariah (Latifani & Fadjar, 2024). Dalam 

praktiknya, belum semua bank syariah menempatkan distribusi manfaat sosial sebagai prioritas utama 

dalam laporan tahunan mereka.  

Laporan resmi Otoritas Jasa Keuangan menunjukkan bahwa alokasi dana sosial masih didominasi 

program filantropi jangka pendek. Temuan ini menguatkan kritik bahwa penerapan teori keadilan dalam 

CSR syariah masih bersifat simbolik (Restianita, 2024). Untuk melihat implementasi prinsip keadilan 



  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

secara empiris, data laporan tahunan perbankan syariah yang dihimpun OJK menunjukkan variasi 

signifikan dalam alokasi dana CSR berbasis sosial dan lingkungan. Data berikut menggambarkan 

proporsi dana CSR bank syariah nasional berdasarkan laporan resmi OJK tahun 2021–2023 (OJK, 

Laporan Tahunan Perbankan Syariah): 

 

Tabel 2. Data dana CSR bank syariah nasional 

 

Tahun 
Total Dana CSR 

(Miliar Rp) 
Sosial (%) Lingkungan (%) 

Pendidikan 

(%) 

2021 1.245 48 22 30 

2022 1.418 46 24 30 

2023 1.603 44 26 30 

 

Data tersebut menunjukkan bahwa orientasi keadilan distributif masih belum optimal karena 

porsi sosial cenderung menurun meskipun nilai absolut dana CSR meningkat. Kecenderungan tersebut 

menimbulkan pertanyaan kritis mengenai konsistensi penerapan teori keadilan dalam praktik CSR 

syariah. Secara normatif, Islam menempatkan keadilan sebagai tujuan utama muamalah, sehingga 

pengurangan porsi sosial dapat dipandang sebagai pengabaian prinsip maqashid al-shariah dalam 

dimensi hifz al-mal dan hifz al-nafs (Meutia, 2021). Penelitian Yunita et al. (2025) menunjukkan bahwa 

pengungkapan ISR sering kali lebih kuat pada aspek kepatuhan syariah dibandingkan dampak sosial 

substantif. Hal ini memperlihatkan bahwa keadilan dipahami secara administratif, bukan sebagai nilai 

transformasional.  

CSR syariah berisiko kehilangan karakter etiknya (Ningsih, 2021). Teori keadilan juga menuntut 

transparansi dalam pelaporan CSR agar publik dapat menilai sejauh mana perusahaan menjalankan 

amanah sosialnya. Dalam konteks ini, laporan resmi perbankan syariah masih menunjukkan 

keterbatasan dalam menjelaskan dampak program CSR terhadap penerima manfaat secara terukur. 

Beberapa studi menemukan bahwa laporan CSR cenderung bersifat naratif tanpa indikator evaluatif 

yang jelas (Yuliana, 2022; Putra, 2022). Kondisi ini melemahkan fungsi keadilan sebagai alat kontrol 

sosial. Maka, teori keadilan menuntut penguatan standar pelaporan CSR syariah yang lebih berorientasi 

pada hasil sosial nyata (Mayndarto, 2022). 

 

Teori Stakeholder dalam Penilaian Tanggung Jawab Sosial Syariah Islam 

Teori stakeholder menempatkan perusahaan sebagai entitas sosial yang keberlanjutannya 

bergantung pada kemampuan menjaga relasi seimbang dengan berbagai pihak yang berkepentingan. 

Dalam konteks perbankan syariah, relasi ini mencakup pemegang saham, nasabah, karyawan, regulator, 

masyarakat, dan lingkungan hidup sebagai bagian dari amanah sosial perusahaan (Meutia, 2021). 

Pendekatan ini relevan dengan karakter industri keuangan syariah yang berbasis kepercayaan dan 

legitimasi publik. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa bank syariah di Indonesia lebih responsif 

terhadap tuntutan stakeholder institusional seperti OJK dan investor dibandingkan komunitas akar 

rumput (Restianita, 2024).  

Kondisi ini menunjukkan bahwa teori stakeholder diterapkan secara selektif sesuai kekuatan 

pengaruh masing-masing pihak (Yunita et al., 2025). Orientasi stakeholder mendorong perusahaan 

syariah untuk memprioritaskan stabilitas usaha dan reputasi institusional melalui program CSR yang 

mudah diukur dan dilaporkan. Praktik ini terlihat dari dominasi pengungkapan CSR pada aspek 

pendidikan, literasi keuangan, dan penguatan UMKM yang dinilai memiliki dampak reputasional tinggi 

(Sari, 2021). Walaupun program tersebut memberikan manfaat sosial, pendekatan ini sering kali 

mengabaikan kelompok marginal yang memiliki daya tawar rendah. Perspektif ekonomi Islam 

memandang ketimpangan ini sebagai persoalan keadilan yang perlu dikoreksi. Oleh sebab itu, teori 

stakeholder memerlukan penguatan nilai etik syariah agar tidak terjebak pada logika utilitarian 

(Mayndarto, 2022).  

Dalam pelaporan Islamic Social Reporting, teori stakeholder berkontribusi pada perluasan 

indikator pengungkapan yang mencerminkan kepentingan berbagai pihak. Penelitian Yunita et al. 

(2025) menunjukkan bahwa peningkatan indeks ISR sering kali berkorelasi dengan kompleksitas 

stakeholder yang dimiliki bank syariah. Bank dengan jaringan nasabah dan pemangku kepentingan yang 

luas cenderung memiliki pengungkapan CSR lebih komprehensif. Namun, luasnya pengungkapan tidak 



  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

selalu mencerminkan kedalaman dampak sosial. Hal ini menegaskan bahwa pendekatan stakeholder 

menilai CSR dari sisi keluasan relasi, bukan kualitas keadilan (Meutia, 2021). Teori stakeholder juga 

memengaruhi cara perusahaan syariah menafsirkan akuntabilitas sosial. Akuntabilitas dipahami sebagai 

kewajiban memberikan informasi dan manfaat kepada pihak yang berkontribusi terhadap kelangsungan 

usaha. Pendekatan ini berbeda dengan akuntabilitas Islam yang menempatkan Allah sebagai pemangku 

kepentingan tertinggi.  

Ketika akuntabilitas dibatasi pada relasi horizontal, nilai transendental CSR syariah berpotensi 

tereduksi. Kritik ini banyak ditemukan dalam kajian CSR berbasis teori kritis Islam (Meutia, 2021; 

Putra, 2022). Dalam praktik perbankan syariah, kepentingan stakeholder internal sering kali 

memperoleh porsi perhatian lebih besar. Program CSR yang diarahkan kepada karyawan dan 

manajemen umumnya dikemas sebagai bagian dari peningkatan produktivitas dan loyalitas organisasi. 

Penelitian Ningsih (2021) menunjukkan bahwa Islamic Corporate Governance berperan sebagai 

mediator penting dalam menyeimbangkan kepentingan stakeholder internal dan eksternal.  

Tanpa mekanisme tata kelola syariah yang kuat, CSR berpotensi menjadi instrumen manajerial 

semata. Kondisi ini memperlihatkan keterbatasan teori stakeholder apabila berdiri sendiri (Sari, 2021). 

Hubungan antara CSR dan kinerja keuangan juga memperkuat dominasi perspektif stakeholder dalam 

praktik syariah. Studi Mayndarto (2022) menemukan bahwa pengungkapan CSR yang responsif 

terhadap stakeholder berkorelasi positif dengan kinerja keuangan perusahaan. Temuan ini mendorong 

manajemen untuk menempatkan CSR sebagai strategi bisnis, bukan sebagai kewajiban moral. 

Pendekatan ini dapat diterima sepanjang tidak mengorbankan nilai keadilan dan kesejahteraan sosial.  

Dalam perspektif Islam, orientasi keuntungan tetap harus berada dalam batas etika (Aziza, 2026). 

Teori stakeholder juga memengaruhi pengelompokan prioritas program CSR berdasarkan kepentingan 

dominan. Penelitian Restianita (2024) menunjukkan bahwa bank syariah cenderung menyesuaikan 

program CSR dengan indikator yang diadopsi dari GRI meskipun menggunakan ISR sebagai label. 

Praktik ini mencerminkan hibridisasi standar pelaporan yang belum sepenuhnya berakar pada nilai 

Islam. CSR syariah berpotensi kehilangan identitas normatifnya. Hal ini menegaskan perlunya integrasi 

teori yang lebih holistik (Yuliana, 2022). 

 

Sintesis Teori Keadilan dan Teori Stakeholder dalam Kerangka Tanggung Jawab Sosial Syariah 

Sintesis antara Teori Keadilan dan Teori Stakeholder merepresentasikan upaya konseptual untuk 

menjembatani dimensi normatif dan praktis dalam pelaksanaan tanggung jawab sosial syariah. Teori 

keadilan berangkat dari nilai maqāṣid al-syarī‘ah yang menekankan perlindungan agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta sebagai tujuan utama aktivitas ekonomi. Sementara itu, Teori Stakeholder hadir 

sebagai kerangka analitis yang menjelaskan hubungan perusahaan dengan berbagai pihak yang 

terdampak oleh aktivitas bisnis. Penggabungan kedua pendekatan ini memungkinkan CSR syariah tidak 

terjebak dalam idealisme normatif yang sulit diimplementasikan. Sintesis teori menjadi fondasi bagi 

praktik CSR yang etis sekaligus operasional (Restianita, 2024).  

Dalam ekonomi Islam, keadilan bukan sekadar prinsip moral abstrak, melainkan standar normatif 

yang mengarahkan seluruh aktivitas bisnis. Teori keadilan menuntut distribusi manfaat ekonomi yang 

proporsional dan tidak eksploitatif terhadap kelompok lemah. Prinsip ini sering kali kurang mendapat 

perhatian dalam pendekatan CSR konvensional yang berorientasi reputasi. Oleh karena itu, integrasi 

keadilan Islam memberikan dimensi etik yang lebih mendalam pada praktik CSR. Pendekatan ini 

memastikan bahwa tanggung jawab sosial tidak berhenti pada kepatuhan formal. Teori Stakeholder, di 

sisi lain, menawarkan fleksibilitas dalam memahami kompleksitas hubungan bisnis modern. 

Perusahaan tidak lagi dipandang hanya bertanggung jawab kepada pemegang saham, tetapi juga kepada 

karyawan, konsumen, masyarakat, dan lingkungan (Latifani & Fadjar, 2024).  

Dalam perbankan syariah, keberagaman stakeholder semakin kompleks karena melibatkan 

dimensi religius. Sintesis dengan teori keadilan membantu memfilter kepentingan stakeholder agar 

tidak bertentangan dengan nilai syariah. Dengan demikian, tidak semua tuntutan stakeholder 

diakomodasi secara setara, tetapi dinilai secara etis. Pendekatan sintesis menempatkan konsep 

kemaslahatan sebagai parameter utama dalam pengambilan keputusan CSR syariah. Kemaslahatan 

berfungsi sebagai jembatan antara kepentingan stakeholder dan prinsip keadilan Islam. Melalui 

pendekatan ini, perusahaan syariah dapat memprioritaskan program CSR yang berdampak luas bagi 

masyarakat. Hal ini sekaligus mencegah dominasi kepentingan stakeholder kuat yang berpotensi 

merugikan publik.  



  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

CSR syariah menjadi instrumen keadilan sosial. Sintesis teori juga memperluas makna 

akuntabilitas dalam praktik tanggung jawab sosial. Akuntabilitas tidak hanya bersifat horizontal kepada 

stakeholder manusia, tetapi juga bersifat vertikal kepada Allah SWT. Dimensi ini membedakan CSR 

syariah secara fundamental dari CSR konvensional. Teori keadilan memperkuat kesadaran spiritual 

dalam pengelolaan perusahaan. Sementara itu, teori stakeholder memastikan bahwa kesadaran tersebut 

diterjemahkan dalam kebijakan yang nyata. Dalam pelaksanaannya, sintesis teori menuntut dukungan 

kelembagaan yang kuat. Dewan Pengawas Syariah berperan penting dalam memastikan bahwa 

kepentingan stakeholder selaras dengan prinsip keadilan Islam (Mayndarto, 2022).  

Tanpa pengawasan syariah yang efektif, integrasi teori berisiko menjadi sekadar wacana 

normatif. Tata kelola syariah menjadi prasyarat utama keberhasilan sintesis. Hal ini menegaskan bahwa 

CSR syariah tidak dapat dipisahkan dari struktur governance. Sintesis teori juga berdampak pada 

perumusan kebijakan internal perusahaan syariah. Keputusan manajerial tidak hanya didasarkan pada 

efisiensi ekonomi, tetapi juga pada pertimbangan etika dan sosial. Pendekatan ini mendorong 

manajemen untuk bersikap profetik dalam menjalankan tanggung jawab sosial. Nilai kenabian seperti 

kejujuran, amanah, dan kepedulian sosial menjadi landasan kebijakan CSR. Dengan demikian, 

perusahaan tidak semata-mata mengejar legitimasi publik. Dalam konteks Islamic Social Reporting, 

sintesis teori memperkaya substansi pengungkapan informasi sosial. 

Laporan tidak lagi berfokus pada jumlah program CSR, melainkan pada dampak sosial yang 

dihasilkan. Prinsip keadilan mendorong transparansi dalam distribusi manfaat. Sementara itu, 

pendekatan stakeholder memastikan relevansi informasi bagi pihak-pihak terkait. Dengan demikian, 

ISR berfungsi sebagai alat evaluasi publik yang efektif. Integrasi teori keadilan dan stakeholder juga 

memperkuat posisi ISR sebagai kerangka pelaporan yang otonom. ISR tidak sekadar adaptasi dari 

standar Global Reporting Initiative, tetapi memiliki basis nilai yang berbeda. Teori keadilan 

memberikan orientasi transendental yang tidak ditemukan dalam CSR konvensional. Hal ini 

mempertegas identitas ekonomi Islam dalam praktik pelaporan sosial.  

ISR memiliki legitimasi epistemologis yang kuat. Sintesis teori juga menjawab kritik terhadap 

praktik CSR yang bersifat simbolik. Banyak perusahaan menggunakan CSR sebagai alat pencitraan 

tanpa dampak nyata. Pendekatan keadilan Islam menolak praktik tersebut karena bertentangan dengan 

prinsip amanah. Sementara itu, teori stakeholder memastikan bahwa program CSR menjawab 

kebutuhan nyata masyarakat. Dengan integrasi ini, CSR syariah berorientasi pada perubahan sosial yang 

berkelanjutan. Dalam perspektif pembangunan berkelanjutan, sintesis teori memberikan kerangka yang 

lebih holistik. Dimensi ekonomi, sosial, dan spiritual dipadukan dalam satu kesatuan. Teori keadilan 

menjamin keseimbangan distribusi manfaat antar generasi. Teori stakeholder memastikan partisipasi 

berbagai pihak dalam proses pembangunan (Yunita et al., 2025).  

CSR syariah berkontribusi pada tujuan pembangunan berkelanjutan. Sintesis teori juga 

berdampak pada pengendalian perilaku oportunistik perusahaan. Prinsip keadilan Islam menekan 

praktik-praktik yang merugikan publik, seperti penghindaran pajak dan eksploitasi sumber daya. 

Sementara itu, tekanan stakeholder memperkuat mekanisme pengawasan eksternal. Integrasi kedua 

pendekatan ini menciptakan sistem kontrol sosial yang efektif. CSR syariah berfungsi sebagai 

instrumen etika bisnis. Dalam globalisasi, sintesis teori memperkuat daya saing perusahaan syariah. 

Perusahaan tidak hanya unggul secara finansial, tetapi juga memiliki legitimasi moral. Nilai keadilan 

Islam memberikan diferensiasi yang kuat di tengah standar CSR global (Yuliana, 2022).  

Pendekatan stakeholder memungkinkan adaptasi terhadap dinamika pasar internasional. Dengan 

demikian, CSR syariah relevan dalam konteks global. Pendekatan sintesis juga mendorong inovasi 

dalam program CSR. Perusahaan terdorong untuk merancang program yang inklusif dan berkelanjutan. 

Prinsip keadilan memastikan bahwa inovasi tersebut berpihak pada kelompok rentan. Sementara itu, 

teori stakeholder membuka ruang kolaborasi dengan berbagai pihak. CSR syariah menjadi lebih 

partisipatif. Dalam ranah akademik, sintesis teori memperkaya khazanah pemikiran ekonomi Islam. 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa teori Barat dapat diintegrasikan dengan nilai Islam secara kritis. 

Teori stakeholder tidak ditolak, tetapi direkonstruksi dalam kerangka keadilan syariah. Hal ini 

membuka ruang dialog epistemologis yang produktif (Sari, 2021). 

Ekonomi Islam berkembang secara dinamis. Sintesis teori juga memiliki implikasi praktis bagi 

regulator. Kebijakan CSR syariah dapat dirancang dengan mempertimbangkan nilai keadilan dan 

kepentingan stakeholder. Hal ini mencegah regulasi yang terlalu teknokratis atau terlalu normatif. 

Pendekatan integratif memastikan keseimbangan antara fleksibilitas dan kepastian hukum. Dengan 



  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

demikian, kebijakan menjadi lebih efektif. Dalam praktik perbankan syariah, sintesis teori mendorong 

konsistensi antara visi dan implementasi CSR. Visi keadilan sosial diterjemahkan dalam program yang 

terukur dan relevan. Teori stakeholder memastikan bahwa program tersebut sesuai dengan kebutuhan 

pemangku kepentingan (Sabrang, 2024).  

CSR tidak menjadi beban, tetapi investasi sosial. Pendekatan ini meningkatkan kepercayaan 

publik. Sintesis teori juga memperkuat dimensi edukatif CSR syariah. Program CSR tidak hanya 

bersifat karitatif, tetapi juga transformatif. Prinsip keadilan mendorong pemberdayaan masyarakat. 

Sementara itu, pendekatan stakeholder memastikan keberlanjutan program. Dengan demikian, CSR 

syariah berkontribusi pada peningkatan kualitas hidup. Pada akhirnya, sintesis Teori Keadilan dan Teori 

Stakeholder menempatkan tanggung jawab sosial syariah sebagai praktik etis yang komprehensif. 

Pendekatan ini mengharmoniskan kepentingan ekonomi, sosial, dan spiritual. CSR syariah tidak hanya 

berorientasi dunia, tetapi juga akhirat. Dengan kerangka ini, perusahaan syariah berfungsi sebagai agen 

perubahan sosial. Integrasi teori tersebut memperkuat identitas ekonomi Islam dalam praktik bisnis 

modern. 

 

KESIMPULAN 

Analisis perbandingan antara teori keadilan dan teori stakeholder memberikan pemahaman yang 

komprehensif mengenai konsep tanggung jawab sosial syariah Islam sebagai amanah etis dan spiritual 

yang melekat pada setiap aktivitas lembaga atau perusahaan berbasis syariah. Teori keadilan 

menempatkan prinsip ‘adl dan tujuan maqasid al-shariah sebagai landasan normatif utama dalam 

menilai praktik tanggung jawab sosial, sehingga ukuran keberhasilan tidak hanya ditentukan oleh 

pencapaian ekonomi, tetapi juga oleh kemampuan organisasi dalam mewujudkan keadilan sosial, 

pemerataan manfaat, dan perlindungan terhadap kelompok yang rentan. Pendekatan ini menegaskan 

bahwa tanggung jawab sosial syariah bersifat transendental karena berorientasi pada 

pertanggungjawaban tidak hanya kepada pemangku kepentingan, tetapi juga kepada Allah SWT sebagai 

pemilik hakikat seluruh sumber daya. 

Teori stakeholder memberikan kerangka yang lebih aplikatif dalam mengidentifikasi dan 

mengelola kepentingan berbagai pihak yang terdampak oleh aktivitas organisasi. Pendekatan ini 

mendorong praktik tanggung jawab sosial yang responsif melalui keterlibatan pemangku kepentingan, 

transparansi informasi, dan akuntabilitas kelembagaan. Namun, dalam konteks syariah, pemenuhan 

kepentingan stakeholder harus selalu disaring melalui prinsip keadilan dan kemaslahatan agar tidak 

bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, integrasi antara teori keadilan sebagai fondasi 

etis dan teori stakeholder sebagai instrumen implementatif menjadi pendekatan yang paling relevan 

dalam menilai dan mewujudkan tanggung jawab sosial syariah. Pendekatan integratif ini tidak hanya 

memperkuat legitimasi moral lembaga syariah, tetapi juga mendukung keberlanjutan organisasi secara 

sosial dan spiritual sesuai dengan nilai-nilai Islam. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aziza, N. (2026). Peran Ekonomi Syariah dalam Mendorong Praktik Bisnis Beretika dan 

Berkelanjutan. Journal of Islamic Economics and Finance, 2(1), 1-14. 

https://doi.org/10.64845/al-mudayanah.v2i1.115 

Farook, S. (2007). Tentang tanggung jawab sosial perusahaan lembaga keuangan Islam. Studi Ekonomi 

Islam, 15(1), 31–46.  https://iesjournal.org/english/Docs/154.pdf 

Freeman, R. E. (1984). Manajemen strategis: Pendekatan pemangku kepentingan. Academy of 

Management Review, 5(1), 31–45. https://doi.org/10.5465/amr.1984.4277622 

Ghozali, I., & Chariri, A. (2007). Teori akuntansi. Semarang: Badan Penerbit Universitas Diponegoro. 

Hameed, S. (2019). Akuntabilitas dalam akuntansi Islam: Kerangka konseptual. Jurnal Akuntansi dan 

Riset Bisnis Islam, 10(3), 396–412. 

https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/JIABR-11-2016-0136/full/html 

Haniffa, R., & Cooke, T. E. (2005). Dampak budaya dan tata kelola terhadap pelaporan sosial 

perusahaan. Jurnal Akuntansi dan Kebijakan Publik, 24(5), 391–430. 

https://doi.org/10.1016/j.jaccpubpol.2005.06.001 

Haniffa, R., & Hudaib, M. (2007). Menjelajahi identitas etis lembaga keuangan Islam. Jurnal Etika 

Bisnis, 76(1), 97–116.  https://link.springer.com/article/10.1007/s10551-006-9277-8 

https://doi.org/10.64845/al-mudayanah.v2i1.115
https://iesjournal.org/english/Docs/154.pdf
https://doi.org/10.5465/amr.1984.4277622
https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/JIABR-11-2016-0136/full/html
https://doi.org/10.1016/j.jaccpubpol.2005.06.001
https://link.springer.com/article/10.1007/s10551-006-9277-8


  Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting 

Vol 1 No 3 March 2026 
 

 

Kamla, R., Gallhofer, S., & Haslam, J. (2006). Islam, alam dan akuntansi: Prinsip-prinsip Islam dan 

gagasan akuntansi lingkungan. Forum Akuntansi, 30(3), 245–265. 

https://doi.org/10.1016/j.accfor.2006.05.00 

Latifani, S., & Fadjar, A. (2024). Pengaruh Islamic Social Reporting, Profit Sharing Ratio Dan 

Equitable Distribution Ratio Terhadap Profitabilitas. Jurnal Ilmiah Manajemen, Ekonomi, & 

Akuntansi (MEA), 8(3), 2269-2291. https://doi.org/10.31955/mea.v8i3.4738 

Mayndarto, E. C. (2022). Analisis Kinerja Keuangan Perusahaan dalam Perspektif Ekonomi Islam 

melalui Pengungkapan Corporate Social Responsibility (CSR). Jurnal Ilmiah Ekonomi 

Islam, 8(3), 3003-3008. https://doi.org/10.29040/jiei.v8i3.6567 

Meutia, I. (2017). Islamic Social Reporting: Konsep dan Praktik. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Meutia, I. (2021). Menata Pengungkapan CSR Pada Bank Islam (Pendekatan Teori Kritis). Deepublish. 

Nasution, S. (2023). Analisis penerapan program (corporate social responsibility) dalam perspektif 

enterprise theory di PT. Bank Syariah Indonesia KCP Gunung Tua (Doctoral dissertation, UIN 

Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan). 

Ningsih, T. W. (2021). Pengaruh Islamic Corporate Governance Terhadap Pengungkapan Islamic 

Social Reporting Pada Perbankan Syariah. Jurnal Ilmu Ekonomi dan Bisnis Islam, 3(1), 31-53. 

https://doi.org/10.24239/jiebi.v3i1.37.31-53 

Putra, W. E. (2022). Corporate Social Responsibility & Tax Avoidance (Perspektif Perusahaan 

Syariah). Penerbit Adab. 

Restianita, O. (2024). Perbandingan CSR Berdasarkan GRI Indeks Pada Bank Konvensional dan ISR 

Indeks Pada Bank Umum Syariah Tahun 2019-2023. PESHUM: Jurnal Pendidikan, Sosial dan 

Humaniora, 4(1), 1053-1060. https://doi.org/10.56799/peshum.v4i1.6963 

Sabrang, M. R. (2024). Penerapan Akuntansi Lingkungan Pada Corporate Social Responsibility Di PT. 

Phillips Seafood Indonesia Sulawesi Plant (Analisis Akuntansi Syariah) (Doctoral dissertation, 

IAIN Parepare). 

Sari, N. (2021). Pelaksanaan tanggung jawab sosial perusahaan dalam perspektif ekonomi Islam di 

PT. Bank Sumut Cabang Syariah Padangsidimpuan (Doctoral dissertation, IAIN 

Padangsidimpuan). 

SETIAWAN, A. (2025). Pengaruh Ukuran Perusahaan, Profitabilitas, Leverage Dan Likuiditas 

Terhadap Islamic Social Reporting Pada Bank Syariah (Studi Pada Bank Umum Syariah Yang 

Terdaftar Di OJK Tahun 2020-2023) (Doctoral dissertation, STIE BANK BPD JATENG). 

Yanuarty, R. (2024). Analisis Efektivitas Implementasi Corporate Social Responsibility (CSR) Dalam 

Perspektif Manajemen Profetik. JIMP: Jurnal Ilmiah Manajemen Profetik, 2(2), 61-69. 

https://doi.org/10.55182/jimp.v2i2.493 

Yuliana, Y. (2022). Analisis Pengungkapan Tanggung Jawab Sosial Perbankan Syariah dalam 

Perspektif Islamic Social Reporting (ISR) (Doctoral dissertation, Universitas Muhammadiyah 

Palopo). 

Yunita, R. A., Husnasari, K., & Hasibuan, E. R. (2025). Pengungkapan Islamic Social Reporting Index 

Pada Perbankan Syariah Di Indonesia. Hei Ema: Jurnal Riset Hukum, Ekonomi Islam, Ekonomi, 

Manajemen dan Akuntansi, 4(1), 177-188. https://doi.org/10.61393/heiema.v4i1.300 

 

 

https://doi.org/10.1016/j.accfor.2006.05.00
https://doi.org/10.31955/mea.v8i3.4738
https://doi.org/10.29040/jiei.v8i3.6567
https://doi.org/10.24239/jiebi.v3i1.37.31-53
https://doi.org/10.56799/peshum.v4i1.6963
https://doi.org/10.55182/jimp.v2i2.493
https://doi.org/10.61393/heiema.v4i1.300

