Scripta Economica:

Journal of Economics, Management, and Accounting

Vol 1 No 3 March 2026, Hal 136-143
ISSN: 3110-0848 (Print) ISSN: 3109-970X (Electronic)

Open Access: https://scriptaintelektual.com/scripta-economica

Analisis Perbandingan Teori Keadilan dan Teori Stakeholder dalam
Menilai Tanggung Jawab Sosial Syariah Islam

Riri Sundari', Salwa?, Masyhuri®
1-3 Institut Agama Islam Negeri Bone, Indonesia
email: sundariririn029@gmail.com', ssal67356@gmail.com? masyvhuri@iain-bone.ac.id®

Article Info :
Received:
27-11-2025
Revised:
30-12-2025
Accepted:
06-01-2026

Abstract

This study aims to provide a comparative analysis of Justice Theory and Stakeholder Theory in
assessing Islamic Sharia based social responsibility, particularly in the practices of Corporate
Social Responsibility (CSR) and Islamic Social Reporting (ISR). The analysis is grounded in the
conceptual divergence between a normative approach rooted in Islamic values of justice and an
operational approach that prioritizes stakeholder interests. A qualitative method is employed
through a comprehensive literature review of official Islamic banking reports, scholarly
publications, and relevant prior studies. The findings indicate that Justice Theory emphasizes
proportional distribution of benefits, vertical accountability to God, and the pursuit of maslahah as
the fundamental objectives of Sharia-based economic activities, whereas Stakeholder Theory
proves more adaptive in explaining corporate—stakeholder dynamics within modern business
environments. However, the dominance of Stakeholder Theory without reinforcement of justice-
based values risks reducing Islamic CSR to a mere instrument of legitimacy. Therefore, a synthesis
of both theories is essential to construct a Sharia social responsibility framework that is equitable,
operationally applicable, and sustainable.

Keywords: Corporate social responsibility, Islamic accountability, Islamic social reporting, justice
theory, stakeholder theory.

Akbstrak

Penelitian ini bertujuan menganalisis secara komparatif Teori Keadilan dan Teori Stakeholder
dalam menilai tanggung jawab sosial syariah Islam, khususnya pada praktik Corporate Social
Responsibility (CSR) dan Islamic Social Reporting (ISR). Kajian ini berangkat dari perbedaan
orientasi konseptual antara pendekatan normatif berbasis nilai keadilan Islam dan pendekatan
operasional yang berfokus pada kepentingan pemangku kepentingan. Metode yang digunakan
adalah pendekatan kualitatif dengan studi kepustakaan terhadap laporan resmi perbankan syariah,
publikasi ilmiah, dan hasil penelitian terdahulu yang relevan. Hasil analisis menunjukkan bahwa
Teori Keadilan menekankan distribusi manfaat yang proporsional, akuntabilitas vertikal, dan
kemaslahatan sebagai tujuan utama aktivitas ekonomi syariah, sementara Teori Stakeholder lebih
adaptif dalam menjelaskan dinamika hubungan perusahaan dengan pemangku kepentingan dalam
konteks bisnis modern. Namun, dominasi Teori Stakeholder tanpa penguatan nilai keadilan
berpotensi mereduksi makna CSR syariah menjadi instrumen legitimasi. Sintesis kedua teori
diperlukan untuk membangun kerangka tanggung jawab sosial syariah yang berkeadilan, aplikatif,
dan berkelanjutan.

Kata Kunci: Akuntabilitas syariah, corporate social responsibility, islamic social reporting, teori
keadilan, teori stakeholder.

©2022 Authors.. This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non Commercial 4.0
International License.
(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/)

PENDAHULUAN

Pemahaman mengenai tanggung jawab sosial perusahaan mengalami perkembangan seiring
meningkatnya tuntutan etika, keadilan, dan akuntabilitas dalam praktik bisnis modern, termasuk pada
entitas berbasis syariah. Dalam literatur manajemen dan akuntansi, Teori Keadilan menempatkan
distribusi manfaat dan beban ekonomi sebagai isu utama yang harus dipertanggungjawabkan secara
moral, sementara Teori Stakeholder menekankan keseimbangan kepentingan seluruh pihak yang
terdampak aktivitas perusahaan (Freeman, 1984; Ghozali & Chariri, 2007). Kedua pendekatan tersebut
menjadi rujukan dominan dalam menilai Corporate Social Responsibility (CSR), namun belum
sepenuhnya menjawab karakter normatif dan teologis yang melekat pada sistem ekonomi Islam.


https://scriptaintelektual.com/scripta-economica
mailto:sundariririn029@gmail.com
mailto:ssal67356@gmail.com
mailto:masyhuri@iain-bone.ac.id

Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting
Vol 1 No 3 March 2026

Kondisi ini mendorong perlunya analisis yang lebih mendalam untuk melihat kesesuaian dan
keterbatasan kedua teori tersebut dalam menilai tanggung jawab sosial berbasis syariah (Farook, 2007).
Dalam perspektif Islam, tanggung jawab sosial tidak hanya dipahami sebagai kewajiban horizontal
kepada manusia, tetapi juga sebagai amanah vertikal kepada Allah SWT yang menuntut
pertanggungjawaban ukhrawi. Konsep akuntabilitas ini melampaui rasionalitas ekonomi murni dan
mengaitkan aktivitas korporasi dengan nilai keadilan sosial, kemaslahatan, serta perlindungan terhadap
lingkungan dan kelompok rentan (Hameed, 2019; Kamla et al., 2006). Teori Keadilan dalam kerangka
konvensional dinilai belum sepenuhnya mengakomodasi dimensi transendental tersebut karena
berangkat dari asumsi moral sekuler.

Perbandingan antara teori keadilan dan pendekatan stakeholder menjadi relevan ketika dikaitkan
dengan praktik tanggung jawab sosial syariah yang berlandaskan nilai etika Islam (Haniffa & Hudaib,
2007). Teori Stakeholder memperoleh posisi penting dalam kajian CSR karena kemampuannya
menjelaskan relasi perusahaan dengan pemangku kepentingan secara luas, termasuk karyawan,
masyarakat, pemerintah, dan lingkungan. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip keadilan distributif
dalam Islam yang menolak eksploitasi dan ketimpangan struktural dalam aktivitas ekonomi (Freeman,
1984; Haniffa & Cooke, 2005).

Namun, dalam praktiknya, teori stakeholder masih berorientasi pada keberlanjutan bisnis dan
legitimasi sosial, bukan pada kewajiban moral religius yang bersifat absolut. Perbedaan orientasi ini
menimbulkan pertanyaan mengenai sejauh mana teori stakeholder mampu merepresentasikan nilai
tanggung jawab sosial dalam sistem ekonomi syariah (Meutia, 2017). Sebagai ilustrasi konseptual,
perbedaan mendasar antara Teori Keadilan, Teori Stakeholder, dan pendekatan Tanggung Jawab Sosial
Syariah dapat dilihat melalui kerangka berikut yang dirangkum dari literatur akuntansi dan CSR Islam
yang telah teruji secara akademik (Freeman, 1984; Farook, 2007; Meutia, 2017):

Tabel 1. Perbandingan Teori Keadilan, Teori Stakeholder, dan pendekatan Tanggung Jawab
Sosial Syariah

Aspek Penilaian Teori Keadilan Teori Stakeholder Tanggung Ja.wab
Sosial Syariah
Orientasi Etika Moral rasional Kepentmgan.pemangku Amanah dan ibadah
kepentingan
Dasar Nilai Sekuler Sosial-ekonomi Al-Qur’an dan Sunnah
Akuntabilitas Horizontal Horizontal Horlzogtal dan
vertikal

Keberlanjutan dan

. : Kemaslahatan umat
legitimasi

Tujuan Sosial Keadilan distribusi

Tabel tersebut menunjukkan bahwa tanggung jawab sosial syariah memiliki cakupan normatif
yang lebih luas dibandingkan dua teori konvensional, terutama pada dimensi akuntabilitas dan tujuan
sosial yang bersifat transendental. Perkembangan praktik pelaporan sosial pada lembaga keuangan
syariah menunjukkan adanya kebutuhan akan kerangka evaluasi yang berbeda dari CSR konvensional.
Islamic Social Reporting (ISR) hadir sebagai respons atas keterbatasan indeks CSR umum seperti GRI
yang belum sepenuhnya merefleksikan nilai keadilan dan tanggung jawab sosial dalam Islam (Haniffa
& Hudaib, 2007; Meutia, 2017). ISR menekankan pengungkapan aspek zakat, keadilan transaksi,
kepatuhan syariah, serta kontribusi sosial yang berorientasi pada kesejahteraan umat. Perbedaan ini
menegaskan bahwa teori yang digunakan untuk menilai CSR syariah harus mampu menangkap karakter
etik dan spiritual yang khas (Hameed, 2019).

Sejumlah penelitian empiris menunjukkan bahwa penerapan CSR pada perbankan syariah
cenderung lebih dekat dengan pendekatan stakeholder dibandingkan teori keadilan murni, meskipun
masih menghadapi inkonsistensi dalam implementasinya. Studi Nasution (2023) menemukan bahwa
praktik CSR pada Bank Syariah Indonesia lebih menonjolkan kepentingan pemangku kepentingan
institusional dibandingkan dimensi keadilan sosial substantif. Temuan ini menunjukkan adanya
kesenjangan antara konsep normatif tanggung jawab sosial Islam dan praktik operasional lembaga
keuangan syariah. Kondisi tersebut memperkuat urgensi kajian perbandingan teori dalam menilai
kesesuaian kerangka CSR yang digunakan.



Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting
Vol 1 No 3 March 2026

Perbandingan antara CSR berbasis GRI dan ISR juga memperlihatkan perbedaan signifikan
dalam indikator, fokus, dan orientasi nilai. Penelitian Restianita (2024) menunjukkan bahwa bank
syariah cenderung unggul dalam pengungkapan aspek etika dan sosial berbasis nilai Islam, namun
masih tertinggal dalam konsistensi pelaporan dibandingkan bank konvensional. Fakta ini
mengindikasikan bahwa penggunaan teori konvensional secara tunggal kurang memadai untuk menilai
tanggung jawab sosial syariah secara komprehensif. Analisis teoritis menjadi penting untuk
menjembatani kesenjangan antara prinsip normatif dan praktik pelaporan sosial tersebut (Haniffa &
Cooke, 2005).

Berdasarkan uraian tersebut, kajian perbandingan antara Teori Keadilan dan Teori Stakeholder
dalam menilai tanggung jawab sosial syariah Islam menjadi relevan secara akademik dan praktis.
Pendekatan komparatif diharapkan mampu mengidentifikasi kekuatan dan keterbatasan masing-masing
teori dalam merepresentasikan nilai keadilan, akuntabilitas, dan kemaslahatan yang menjadi inti ajaran
Islam. Analisis ini juga berkontribusi pada pengembangan kerangka konseptual CSR syariah yang lebih
kontekstual dan normatif. Dengan mengintegrasikan perspektif akuntansi, etika, dan ekonomi Islam,
penelitian ini memiliki posisi strategis dalam memperkaya diskursus tanggung jawab sosial perusahaan
berbasis syariah.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode kajian pustaka yang
bertujuan untuk menganalisis dan membandingkan teori keadilan dan teori stakeholder dalam menilai
tanggung jawab sosial syariah Islam. Objek penelitian difokuskan pada konsep, prinsip, dan indikator
penilaian tanggung jawab sosial syariah yang dikaji dalam literatur akademik. Data penelitian berupa
data sekunder yang diperoleh dari artikel jurnal nasional terakreditasi dan jurnal internasional
bereputasi, buku akademik, serta prosiding ilmiah yang relevan, yang ditelusuri melalui basis data
ilmiah terpercaya. Teknik pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi dengan cara
mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan menelaah sumber pustaka berdasarkan tema teori keadilan,
teori stakeholder, dan nilai-nilai Islam. Analisis data dilakukan menggunakan analisis isi secara
kualitatif dengan membandingkan asumsi dasar, fokus penilaian, serta implikasi normatif dari kedua
teori dalam konteks tanggung jawab sosial syariah Islam, kemudian diinterpretasikan berdasarkan
prinsip keadilan (al-‘adl), amanah, dan kemaslahatan (maqasid al-shari‘ah). Penarikan kesimpulan
dilakukan secara induktif untuk menghasilkan sintesis konseptual yang komprehensif dan relevan tanpa
melakukan generalisasi empiris (Nasution, 2023).

HASIL DAN PEMBAHASAN
Teori Keadilan dalam Penilaian Tanggung Jawab Sosial Syariah Islam

Teori keadilan menempatkan distribusi manfaat ekonomi, sosial, dan lingkungan sebagai fondasi
utama dalam menilai tanggung jawab sosial perusahaan, termasuk pada entitas syariah yang beroperasi
dalam sistem keuangan Islam. Dalam perspektif ekonomi Islam, keadilan tidak dimaknai sebagai
kesetaraan matematis semata, tetapi sebagai proporsionalitas hak dan kewajiban yang menjaga
keseimbangan antara kepentingan individu dan masyarakat luas sebagaimana tercermin dalam praktik
CSR perbankan syariah di Indonesia (Mayndarto, 2022; Meutia, 2021). Pendekatan ini menuntut agar
pengungkapan CSR tidak berhenti pada kepatuhan formal, tetapi juga mencerminkan komitmen moral
terhadap kesejahteraan sosial. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa indikator keadilan dalam CSR
syariah sering kali terfragmentasi akibat dominasi standar pelaporan konvensional (Yuliana, 2022).

Kondisi ini memperlihatkan adanya jarak antara konsep normatif keadilan Islam dan praktik
pelaporan sosial lembaga keuangan syariah (Sari, 2021). Penilaian CSR berbasis teori keadilan
menekankan pertanggungjawaban perusahaan terhadap kelompok yang paling terdampak aktivitas
bisnis, termasuk masyarakat berpenghasilan rendah dan pelaku usaha mikro. Prinsip ini sejalan dengan
konsep equitable distribution yang menjadi salah satu indikator penting dalam Islamic Social Reporting
(ISR) sebagaimana dikaji dalam literatur akuntansi syariah (Latifani & Fadjar, 2024). Dalam
praktiknya, belum semua bank syariah menempatkan distribusi manfaat sosial sebagai prioritas utama
dalam laporan tahunan mereka.

Laporan resmi Otoritas Jasa Keuangan menunjukkan bahwa alokasi dana sosial masih didominasi
program filantropi jangka pendek. Temuan ini menguatkan kritik bahwa penerapan teori keadilan dalam
CSR syariah masih bersifat simbolik (Restianita, 2024). Untuk melihat implementasi prinsip keadilan



Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting
Vol 1 No 3 March 2026

secara empiris, data laporan tahunan perbankan syariah yang dihimpun OJK menunjukkan variasi
signifikan dalam alokasi dana CSR berbasis sosial dan lingkungan. Data berikut menggambarkan
proporsi dana CSR bank syariah nasional berdasarkan laporan resmi OJK tahun 2021-2023 (OJK,
Laporan Tahunan Perbankan Syariah):

Tabel 2. Data dana CSR bank syariah nasional

Tahun TO&}:E::;BSR Sosial (%) Lingkungan (%) Pen?ol/f)l ;kan
2021 1.245 48 22 30
2022 1.418 46 24 30
2023 1.603 44 26 30

Data tersebut menunjukkan bahwa orientasi keadilan distributif masih belum optimal karena
porsi sosial cenderung menurun meskipun nilai absolut dana CSR meningkat. Kecenderungan tersebut
menimbulkan pertanyaan kritis mengenai konsistensi penerapan teori keadilan dalam praktik CSR
syariah. Secara normatif, Islam menempatkan keadilan sebagai tujuan utama muamalah, sehingga
pengurangan porsi sosial dapat dipandang sebagai pengabaian prinsip maqashid al-shariah dalam
dimensi hifz al-mal dan hifz al-nafs (Meutia, 2021). Penelitian Yunita et al. (2025) menunjukkan bahwa
pengungkapan ISR sering kali lebih kuat pada aspek kepatuhan syariah dibandingkan dampak sosial
substantif. Hal ini memperlihatkan bahwa keadilan dipahami secara administratif, bukan sebagai nilai
transformasional.

CSR syariah berisiko kehilangan karakter etiknya (Ningsih, 2021). Teori keadilan juga menuntut
transparansi dalam pelaporan CSR agar publik dapat menilai sejauh mana perusahaan menjalankan
amanah sosialnya. Dalam konteks ini, laporan resmi perbankan syariah masih menunjukkan
keterbatasan dalam menjelaskan dampak program CSR terhadap penerima manfaat secara terukur.
Beberapa studi menemukan bahwa laporan CSR cenderung bersifat naratif tanpa indikator evaluatif
yang jelas (Yuliana, 2022; Putra, 2022). Kondisi ini melemahkan fungsi keadilan sebagai alat kontrol
sosial. Maka, teori keadilan menuntut penguatan standar pelaporan CSR syariah yang lebih berorientasi
pada hasil sosial nyata (Mayndarto, 2022).

Teori Stakeholder dalam Penilaian Tanggung Jawab Sosial Syariah Islam

Teori stakeholder menempatkan perusahaan sebagai entitas sosial yang keberlanjutannya
bergantung pada kemampuan menjaga relasi seimbang dengan berbagai pihak yang berkepentingan.
Dalam konteks perbankan syariah, relasi ini mencakup pemegang saham, nasabah, karyawan, regulator,
masyarakat, dan lingkungan hidup sebagai bagian dari amanah sosial perusahaan (Meutia, 2021).
Pendekatan ini relevan dengan karakter industri keuangan syariah yang berbasis kepercayaan dan
legitimasi publik. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa bank syariah di Indonesia lebih responsif
terhadap tuntutan stakeholder institusional seperti OJK dan investor dibandingkan komunitas akar
rumput (Restianita, 2024).

Kondisi ini menunjukkan bahwa teori stakeholder diterapkan secara selektif sesuai kekuatan
pengaruh masing-masing pihak (Yunita et al., 2025). Orientasi stakeholder mendorong perusahaan
syariah untuk memprioritaskan stabilitas usaha dan reputasi institusional melalui program CSR yang
mudah diukur dan dilaporkan. Praktik ini terlihat dari dominasi pengungkapan CSR pada aspek
pendidikan, literasi keuangan, dan penguatan UMKM yang dinilai memiliki dampak reputasional tinggi
(Sari, 2021). Walaupun program tersebut memberikan manfaat sosial, pendekatan ini sering kali
mengabaikan kelompok marginal yang memiliki daya tawar rendah. Perspektif ekonomi Islam
memandang ketimpangan ini sebagai persoalan keadilan yang perlu dikoreksi. Oleh sebab itu, teori
stakeholder memerlukan penguatan nilai etik syariah agar tidak terjebak pada logika utilitarian
(Mayndarto, 2022).

Dalam pelaporan Islamic Social Reporting, teori stakeholder berkontribusi pada perluasan
indikator pengungkapan yang mencerminkan kepentingan berbagai pihak. Penelitian Yunita et al.
(2025) menunjukkan bahwa peningkatan indeks ISR sering kali berkorelasi dengan kompleksitas
stakeholder yang dimiliki bank syariah. Bank dengan jaringan nasabah dan pemangku kepentingan yang
luas cenderung memiliki pengungkapan CSR lebih komprehensif. Namun, luasnya pengungkapan tidak



Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting
Vol 1 No 3 March 2026

selalu mencerminkan kedalaman dampak sosial. Hal ini menegaskan bahwa pendekatan stakeholder
menilai CSR dari sisi keluasan relasi, bukan kualitas keadilan (Meutia, 2021). Teori stakeholder juga
memengaruhi cara perusahaan syariah menafsirkan akuntabilitas sosial. Akuntabilitas dipahami sebagai
kewajiban memberikan informasi dan manfaat kepada pihak yang berkontribusi terhadap kelangsungan
usaha. Pendekatan ini berbeda dengan akuntabilitas Islam yang menempatkan Allah sebagai pemangku
kepentingan tertinggi.

Ketika akuntabilitas dibatasi pada relasi horizontal, nilai transendental CSR syariah berpotensi
tereduksi. Kritik ini banyak ditemukan dalam kajian CSR berbasis teori kritis Islam (Meutia, 2021;
Putra, 2022). Dalam praktik perbankan syariah, kepentingan stakeholder internal sering kali
memperoleh porsi perhatian lebih besar. Program CSR yang diarahkan kepada karyawan dan
manajemen umumnya dikemas sebagai bagian dari peningkatan produktivitas dan loyalitas organisasi.
Penelitian Ningsih (2021) menunjukkan bahwa Islamic Corporate Governance berperan sebagai
mediator penting dalam menyeimbangkan kepentingan stakeholder internal dan eksternal.

Tanpa mekanisme tata kelola syariah yang kuat, CSR berpotensi menjadi instrumen manajerial
semata. Kondisi ini memperlihatkan keterbatasan teori stakeholder apabila berdiri sendiri (Sari, 2021).
Hubungan antara CSR dan kinerja keuangan juga memperkuat dominasi perspektif stakeholder dalam
praktik syariah. Studi Mayndarto (2022) menemukan bahwa pengungkapan CSR yang responsif
terhadap stakeholder berkorelasi positif dengan kinerja keuangan perusahaan. Temuan ini mendorong
manajemen untuk menempatkan CSR sebagai strategi bisnis, bukan sebagai kewajiban moral.
Pendekatan ini dapat diterima sepanjang tidak mengorbankan nilai keadilan dan kesejahteraan sosial.

Dalam perspektif Islam, orientasi keuntungan tetap harus berada dalam batas etika (Aziza, 2026).
Teori stakeholder juga memengaruhi pengelompokan prioritas program CSR berdasarkan kepentingan
dominan. Penelitian Restianita (2024) menunjukkan bahwa bank syariah cenderung menyesuaikan
program CSR dengan indikator yang diadopsi dari GRI meskipun menggunakan ISR sebagai label.
Praktik ini mencerminkan hibridisasi standar pelaporan yang belum sepenuhnya berakar pada nilai
Islam. CSR syariah berpotensi kehilangan identitas normatifnya. Hal ini menegaskan perlunya integrasi
teori yang lebih holistik (Yuliana, 2022).

Sintesis Teori Keadilan dan Teori Stakeholder dalam Kerangka Tanggung Jawab Sosial Syariah

Sintesis antara Teori Keadilan dan Teori Stakeholder merepresentasikan upaya konseptual untuk
menjembatani dimensi normatif dan praktis dalam pelaksanaan tanggung jawab sosial syariah. Teori
keadilan berangkat dari nilai maqasid al-syari‘ah yang menekankan perlindungan agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta sebagai tujuan utama aktivitas ekonomi. Sementara itu, Teori Stakeholder hadir
sebagai kerangka analitis yang menjelaskan hubungan perusahaan dengan berbagai pihak yang
terdampak oleh aktivitas bisnis. Penggabungan kedua pendekatan ini memungkinkan CSR syariah tidak
terjebak dalam idealisme normatif yang sulit diimplementasikan. Sintesis teori menjadi fondasi bagi
praktik CSR yang etis sekaligus operasional (Restianita, 2024).

Dalam ekonomi Islam, keadilan bukan sekadar prinsip moral abstrak, melainkan standar normatif
yang mengarahkan seluruh aktivitas bisnis. Teori keadilan menuntut distribusi manfaat ekonomi yang
proporsional dan tidak eksploitatif terhadap kelompok lemah. Prinsip ini sering kali kurang mendapat
perhatian dalam pendekatan CSR konvensional yang berorientasi reputasi. Oleh karena itu, integrasi
keadilan Islam memberikan dimensi etik yang lebih mendalam pada praktik CSR. Pendekatan ini
memastikan bahwa tanggung jawab sosial tidak berhenti pada kepatuhan formal. Teori Stakeholder, di
sisi lain, menawarkan fleksibilitas dalam memahami kompleksitas hubungan bisnis modern.
Perusahaan tidak lagi dipandang hanya bertanggung jawab kepada pemegang saham, tetapi juga kepada
karyawan, konsumen, masyarakat, dan lingkungan (Latifani & Fadjar, 2024).

Dalam perbankan syariah, keberagaman stakeholder semakin kompleks karena melibatkan
dimensi religius. Sintesis dengan teori keadilan membantu memfilter kepentingan stakeholder agar
tidak bertentangan dengan nilai syariah. Dengan demikian, tidak semua tuntutan stakeholder
diakomodasi secara setara, tetapi dinilai secara etis. Pendekatan sintesis menempatkan konsep
kemaslahatan sebagai parameter utama dalam pengambilan keputusan CSR syariah. Kemaslahatan
berfungsi sebagai jembatan antara kepentingan stakeholder dan prinsip keadilan Islam. Melalui
pendekatan ini, perusahaan syariah dapat memprioritaskan program CSR yang berdampak luas bagi
masyarakat. Hal ini sekaligus mencegah dominasi kepentingan stakeholder kuat yang berpotensi
merugikan publik.



Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting
Vol 1 No 3 March 2026

CSR syariah menjadi instrumen keadilan sosial. Sintesis teori juga memperluas makna
akuntabilitas dalam praktik tanggung jawab sosial. Akuntabilitas tidak hanya bersifat horizontal kepada
stakeholder manusia, tetapi juga bersifat vertikal kepada Allah SWT. Dimensi ini membedakan CSR
syariah secara fundamental dari CSR konvensional. Teori keadilan memperkuat kesadaran spiritual
dalam pengelolaan perusahaan. Sementara itu, teori stakeholder memastikan bahwa kesadaran tersebut
diterjemahkan dalam kebijakan yang nyata. Dalam pelaksanaannya, sintesis teori menuntut dukungan
kelembagaan yang kuat. Dewan Pengawas Syariah berperan penting dalam memastikan bahwa
kepentingan stakeholder selaras dengan prinsip keadilan Islam (Mayndarto, 2022).

Tanpa pengawasan syariah yang efektif, integrasi teori berisiko menjadi sekadar wacana
normatif. Tata kelola syariah menjadi prasyarat utama keberhasilan sintesis. Hal ini menegaskan bahwa
CSR syariah tidak dapat dipisahkan dari struktur governance. Sintesis teori juga berdampak pada
perumusan kebijakan internal perusahaan syariah. Keputusan manajerial tidak hanya didasarkan pada
efisiensi ekonomi, tetapi juga pada pertimbangan etika dan sosial. Pendekatan ini mendorong
manajemen untuk bersikap profetik dalam menjalankan tanggung jawab sosial. Nilai kenabian seperti
kejujuran, amanah, dan kepedulian sosial menjadi landasan kebijakan CSR. Dengan demikian,
perusahaan tidak semata-mata mengejar legitimasi publik. Dalam konteks Islamic Social Reporting,
sintesis teori memperkaya substansi pengungkapan informasi sosial.

Laporan tidak lagi berfokus pada jumlah program CSR, melainkan pada dampak sosial yang
dihasilkan. Prinsip keadilan mendorong transparansi dalam distribusi manfaat. Sementara itu,
pendekatan stakeholder memastikan relevansi informasi bagi pihak-pihak terkait. Dengan demikian,
ISR berfungsi sebagai alat evaluasi publik yang efektif. Integrasi teori keadilan dan stakeholder juga
memperkuat posisi ISR sebagai kerangka pelaporan yang otonom. ISR tidak sekadar adaptasi dari
standar Global Reporting Initiative, tetapi memiliki basis nilai yang berbeda. Teori keadilan
memberikan orientasi transendental yang tidak ditemukan dalam CSR konvensional. Hal ini
mempertegas identitas ekonomi Islam dalam praktik pelaporan sosial.

ISR memiliki legitimasi epistemologis yang kuat. Sintesis teori juga menjawab kritik terhadap
praktik CSR yang bersifat simbolik. Banyak perusahaan menggunakan CSR sebagai alat pencitraan
tanpa dampak nyata. Pendekatan keadilan Islam menolak praktik tersebut karena bertentangan dengan
prinsip amanah. Sementara itu, teori stakeholder memastikan bahwa program CSR menjawab
kebutuhan nyata masyarakat. Dengan integrasi ini, CSR syariah berorientasi pada perubahan sosial yang
berkelanjutan. Dalam perspektif pembangunan berkelanjutan, sintesis teori memberikan kerangka yang
lebih holistik. Dimensi ekonomi, sosial, dan spiritual dipadukan dalam satu kesatuan. Teori keadilan
menjamin keseimbangan distribusi manfaat antar generasi. Teori stakeholder memastikan partisipasi
berbagai pihak dalam proses pembangunan (Yunita et al., 2025).

CSR syariah berkontribusi pada tujuan pembangunan berkelanjutan. Sintesis teori juga
berdampak pada pengendalian perilaku oportunistik perusahaan. Prinsip keadilan Islam menekan
praktik-praktik yang merugikan publik, seperti penghindaran pajak dan eksploitasi sumber daya.
Sementara itu, tekanan stakeholder memperkuat mekanisme pengawasan eksternal. Integrasi kedua
pendekatan ini menciptakan sistem kontrol sosial yang efektif. CSR syariah berfungsi sebagai
instrumen etika bisnis. Dalam globalisasi, sintesis teori memperkuat daya saing perusahaan syariah.
Perusahaan tidak hanya unggul secara finansial, tetapi juga memiliki legitimasi moral. Nilai keadilan
Islam memberikan diferensiasi yang kuat di tengah standar CSR global (Yuliana, 2022).

Pendekatan stakeholder memungkinkan adaptasi terhadap dinamika pasar internasional. Dengan
demikian, CSR syariah relevan dalam konteks global. Pendekatan sintesis juga mendorong inovasi
dalam program CSR. Perusahaan terdorong untuk merancang program yang inklusif dan berkelanjutan.
Prinsip keadilan memastikan bahwa inovasi tersebut berpihak pada kelompok rentan. Sementara itu,
teori stakeholder membuka ruang kolaborasi dengan berbagai pihak. CSR syariah menjadi lebih
partisipatif. Dalam ranah akademik, sintesis teori memperkaya khazanah pemikiran ekonomi Islam.
Pendekatan ini menunjukkan bahwa teori Barat dapat diintegrasikan dengan nilai Islam secara kritis.
Teori stakeholder tidak ditolak, tetapi direkonstruksi dalam kerangka keadilan syariah. Hal ini
membuka ruang dialog epistemologis yang produktif (Sari, 2021).

Ekonomi Islam berkembang secara dinamis. Sintesis teori juga memiliki implikasi praktis bagi
regulator. Kebijakan CSR syariah dapat dirancang dengan mempertimbangkan nilai keadilan dan
kepentingan stakeholder. Hal ini mencegah regulasi yang terlalu teknokratis atau terlalu normatif.
Pendekatan integratif memastikan keseimbangan antara fleksibilitas dan kepastian hukum. Dengan



Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting
Vol 1 No 3 March 2026

demikian, kebijakan menjadi lebih efektif. Dalam praktik perbankan syariah, sintesis teori mendorong
konsistensi antara visi dan implementasi CSR. Visi keadilan sosial diterjemahkan dalam program yang
terukur dan relevan. Teori stakeholder memastikan bahwa program tersebut sesuai dengan kebutuhan
pemangku kepentingan (Sabrang, 2024).

CSR tidak menjadi beban, tetapi investasi sosial. Pendekatan ini meningkatkan kepercayaan
publik. Sintesis teori juga memperkuat dimensi edukatif CSR syariah. Program CSR tidak hanya
bersifat karitatif, tetapi juga transformatif. Prinsip keadilan mendorong pemberdayaan masyarakat.
Sementara itu, pendekatan stakeholder memastikan keberlanjutan program. Dengan demikian, CSR
syariah berkontribusi pada peningkatan kualitas hidup. Pada akhirnya, sintesis Teori Keadilan dan Teori
Stakeholder menempatkan tanggung jawab sosial syariah sebagai praktik etis yang komprehensif.
Pendekatan ini mengharmoniskan kepentingan ekonomi, sosial, dan spiritual. CSR syariah tidak hanya
berorientasi dunia, tetapi juga akhirat. Dengan kerangka ini, perusahaan syariah berfungsi sebagai agen
perubahan sosial. Integrasi teori tersebut memperkuat identitas ekonomi Islam dalam praktik bisnis
modern.

KESIMPULAN

Analisis perbandingan antara teori keadilan dan teori stakeholder memberikan pemahaman yang
komprehensif mengenai konsep tanggung jawab sosial syariah Islam sebagai amanah etis dan spiritual
yang melekat pada setiap aktivitas lembaga atau perusahaan berbasis syariah. Teori keadilan
menempatkan prinsip ‘adl dan tujuan magqgasid al-shariah sebagai landasan normatif utama dalam
menilai praktik tanggung jawab sosial, sehingga ukuran keberhasilan tidak hanya ditentukan oleh
pencapaian ekonomi, tetapi juga oleh kemampuan organisasi dalam mewujudkan keadilan sosial,
pemerataan manfaat, dan perlindungan terhadap kelompok yang rentan. Pendekatan ini menegaskan
bahwa tanggung jawab sosial syariah bersifat transendental karena Dberorientasi pada
pertanggungjawaban tidak hanya kepada pemangku kepentingan, tetapi juga kepada Allah SWT sebagai
pemilik hakikat seluruh sumber daya.

Teori stakeholder memberikan kerangka yang lebih aplikatif dalam mengidentifikasi dan
mengelola kepentingan berbagai pihak yang terdampak oleh aktivitas organisasi. Pendekatan ini
mendorong praktik tanggung jawab sosial yang responsif melalui keterlibatan pemangku kepentingan,
transparansi informasi, dan akuntabilitas kelembagaan. Namun, dalam konteks syariah, pemenuhan
kepentingan stakeholder harus selalu disaring melalui prinsip keadilan dan kemaslahatan agar tidak
bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Oleh karena itu, integrasi antara teori keadilan sebagai fondasi
etis dan teori stakeholder sebagai instrumen implementatif menjadi pendekatan yang paling relevan
dalam menilai dan mewujudkan tanggung jawab sosial syariah. Pendekatan integratif ini tidak hanya
memperkuat legitimasi moral lembaga syariah, tetapi juga mendukung keberlanjutan organisasi secara
sosial dan spiritual sesuai dengan nilai-nilai Islam.

DAFTAR PUSTAKA
Aziza, N. (2026). Peran Ekonomi Syariah dalam Mendorong Praktik Bisnis Beretika dan
Berkelanjutan. Journal of  Islamic Economics and Finance, 2(1), 1-14.

https://doi.org/10.64845/al-mudayanah.v2il.115

Farook, S. (2007). Tentang tanggung jawab sosial perusahaan lembaga keuangan Islam. Studi Ekonomi
Islam, 15(1), 31-46. https://iesjournal.org/english/Docs/154.pdf

Freeman, R. E. (1984). Manajemen strategis: Pendekatan pemangku kepentingan. Academy of
Management Review, 5(1), 31-45. https://doi.org/10.5465/amr.1984.4277622

Ghozali, 1., & Chariri, A. (2007). Teori akuntansi. Semarang: Badan Penerbit Universitas Diponegoro.

Hameed, S. (2019). Akuntabilitas dalam akuntansi Islam: Kerangka konseptual. Jurnal Akuntansi dan
Riset Bisnis Islam, 10(3), 396-412.
https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/JIABR-11-2016-0136/full/html

Haniffa, R., & Cooke, T. E. (2005). Dampak budaya dan tata kelola terhadap pelaporan sosial
perusahaan. Jurnal  Akuntansi dan  Kebijakan  Publik, 24(5), 391-430.
https://doi.org/10.1016/j.jaccpubpol.2005.06.001

Haniffa, R., & Hudaib, M. (2007). Menjelajahi identitas etis lembaga keuangan Islam. Jurnal Etika
Bisnis, 76(1), 97—-116. https://link.springer.com/article/10.1007/s10551-006-9277-8



https://doi.org/10.64845/al-mudayanah.v2i1.115
https://iesjournal.org/english/Docs/154.pdf
https://doi.org/10.5465/amr.1984.4277622
https://www.emerald.com/insight/content/doi/10.1108/JIABR-11-2016-0136/full/html
https://doi.org/10.1016/j.jaccpubpol.2005.06.001
https://link.springer.com/article/10.1007/s10551-006-9277-8

Scripta Economica: Journal of Economics, Management, and Accounting
Vol 1 No 3 March 2026

Kamla, R., Gallhofer, S., & Haslam, J. (2006). Islam, alam dan akuntansi: Prinsip-prinsip Islam dan
gagasan akuntansi lingkungan. Forum Akuntansi, 30(3), 245-265.
https://doi.org/10.1016/j.accfor.2006.05.00

Latifani, S., & Fadjar, A. (2024). Pengaruh Islamic Social Reporting, Profit Sharing Ratio Dan
Equitable Distribution Ratio Terhadap Profitabilitas. Jurnal Iimiah Manajemen, Ekonomi, &
Akuntansi (MEA), 8(3), 2269-2291. https://doi.org/10.31955/mea.v8i3.4738

Mayndarto, E. C. (2022). Analisis Kinerja Keuangan Perusahaan dalam Perspektif Ekonomi Islam
melalui Pengungkapan Corporate Social Responsibility (CSR). Jurnal Illmiah Ekonomi
Islam, 8(3), 3003-3008. https://doi.org/10.29040/jiei.v8i3.6567

Meutia, 1. (2017). Islamic Social Reporting: Konsep dan Praktik. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Meutia, 1. (2021). Menata Pengungkapan CSR Pada Bank Islam (Pendekatan Teori Kritis). Deepublish.

Nasution, S. (2023). Analisis penerapan program (corporate social responsibility) dalam perspektif
enterprise theory di PT. Bank Syariah Indonesia KCP Gunung Tua (Doctoral dissertation, UIN
Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan).

Ningsih, T. W. (2021). Pengaruh Islamic Corporate Governance Terhadap Pengungkapan Islamic
Social Reporting Pada Perbankan Syariah. Jurnal Ilmu Ekonomi dan Bisnis Islam, 3(1), 31-53.
https://doi.org/10.24239/jiebi.v3il.37.31-53

Putra, W. E. (2022). Corporate Social Responsibility & Tax Avoidance (Perspektif Perusahaan
Syariah). Penerbit Adab.

Restianita, O. (2024). Perbandingan CSR Berdasarkan GRI Indeks Pada Bank Konvensional dan ISR
Indeks Pada Bank Umum Syariah Tahun 2019-2023. PESHUM: Jurnal Pendidikan, Sosial dan
Humaniora, 4(1), 1053-1060. https://doi.org/10.56799/peshum.v4i1.6963

Sabrang, M. R. (2024). Penerapan Akuntansi Lingkungan Pada Corporate Social Responsibility Di PT.
Phillips Seafood Indonesia Sulawesi Plant (Analisis Akuntansi Syariah) (Doctoral dissertation,
[AIN Parepare).

Sari, N. (2021). Pelaksanaan tanggung jawab sosial perusahaan dalam perspektif ekonomi Islam di
PT.  Bank Sumut Cabang Syariah Padangsidimpuan (Doctoral dissertation, IAIN
Padangsidimpuan).

SETIAWAN, A. (2025). Pengaruh Ukuran Perusahaan, Profitabilitas, Leverage Dan Likuiditas
Terhadap Islamic Social Reporting Pada Bank Syariah (Studi Pada Bank Umum Syariah Yang
Terdaftar Di OJK Tahun 2020-2023) (Doctoral dissertation, STIE BANK BPD JATENG).

Yanuarty, R. (2024). Analisis Efektivitas Implementasi Corporate Social Responsibility (CSR) Dalam
Perspektif Manajemen Profetik. JIMP: Jurnal Illmiah Manajemen Profetik, 2(2), 61-69.
https://doi.org/10.55182/jimp.v2i2.493

Yuliana, Y. (2022). Analisis Pengungkapan Tanggung Jawab Sosial Perbankan Syariah dalam
Perspektif Islamic Social Reporting (ISR) (Doctoral dissertation, Universitas Muhammadiyah
Palopo).

Yunita, R. A., Husnasari, K., & Hasibuan, E. R. (2025). Pengungkapan Islamic Social Reporting Index
Pada Perbankan Syariah Di Indonesia. Hei Ema: Jurnal Riset Hukum, Ekonomi Islam, Ekonomi,
Manajemen dan Akuntansi, 4(1), 177-188. https://doi.org/10.61393/heiema.v4il.300



https://doi.org/10.1016/j.accfor.2006.05.00
https://doi.org/10.31955/mea.v8i3.4738
https://doi.org/10.29040/jiei.v8i3.6567
https://doi.org/10.24239/jiebi.v3i1.37.31-53
https://doi.org/10.56799/peshum.v4i1.6963
https://doi.org/10.55182/jimp.v2i2.493
https://doi.org/10.61393/heiema.v4i1.300

