Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic
Inquiry

Vol 1 No 3 March 2026, Hal 307-317
ISSN: 3123-2116 (Print) ISSN: 3123-2108 (Electronic)
Open Access: https://scriptaintelektual.com/custodia

Konsep Hadhanah dalam Hukum Islam dan Implementasinya dalam
Kompilasi Hukum Islam di Indonesia

Igbal Pinayungan Munthe!”, Nursania Dasopang’
122 Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, Indonesia
email: ighalmunthe77@gmail.com', nursaniadasopang@uinsyahada.ac.id?

Article Info : Abstract
Received:
06-01-2026
Revised:
26-01-2026
Accepted:
30-01-2026

This study examines the concept of hadhanah within Islamic law and its implementation in the
Indonesian Compilation of Islamic Law through a normative—doctrinal library research design.
The analysis positions hadhanah as a normative construct shaped by authoritative texts, juristic
interpretations, and state legal institutionalization. By synthesizing classical figh doctrines,
contemporary Islamic legal scholarship, and statutory norms, the study reveals that Islamic
Jjurisprudence offers plural and flexible approaches to child custody, primarily oriented toward the
protection and welfare of the child. The codification of hadhanah in the Compilation of Islamic Law
represents a pragmatic effort to unify diverse doctrines into an operational legal framework that
ensures legal certainty while retaining maslahat-oriented reasoning. Furthermore, the study finds
that judicial practice in religious courts demonstrates a dynamic interaction between codified
norms and social realities, where judicial discretion and contextual considerations play a decisive
role. These findings indicate that the effectiveness of hadhanah depends not only on normative
formulation but also on interpretative adaptability within legal institutions. The study contributes
theoretically by clarifying the transformation of hadhanah from juristic doctrine to positive law and
methodologically by offering a replicable framework for normative legal analysis in Islamic family
law.

Keywords: Hadhanah, Islamic Family Law, Child Custody, Compilation of Islamic Law,
Indonesia.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji konsep hadhanah dalam hukum Islam dan implementasinya dalam Kitab
Undang-Undang Hukum Islam Indonesia (KUHI) melalui desain penelitian perpustakaan normatif-
doktrinal. Analisis ini menempatkan hadhanah sebagai konstruksi normatif yang dibentuk oleh teks-
teks otoritatif, tafsir yuridis, dan institusionalisasi hukum negara. Dengan mensintesis doktrin figh
klasik, kajian hukum Islam kontemporer, dan norma-norma undang-undang, studi ini
mengungkapkan bahwa figh Islam menawarkan pendekatan yang plural dan fleksibel terhadap hak
asuh anak, yang terutama berorientasi pada perlindungan dan kesejahteraan anak. Kodifikasi
hadhanah dalam Kompilasi Hukum Islam mewakili upaya pragmatis untuk menyatukan doktrin-
doktrin yang beragam ke dalam kerangka hukum operasional yang memastikan kepastian hukum
sambil mempertahankan alasan yang berorientasi pada maslahat. Selain itu, studi ini menemukan
bahwa praktik yudisial di pengadilan agama menunjukkan interaksi dinamis antara norma-norma
yang dikodifikasi dan realitas sosial, di mana diskresi yudisial dan pertimbangan kontekstual
memainkan peran yang menentukan. Temuan ini menunjukkan bahwa efektivitas hadhanah tidak
hanya bergantung pada formulasi normatif tetapi juga pada adaptabilitas interpretatif dalam institusi
hukum. Studi ini berkontribusi secara teoretis dengan mengklarifikasi transformasi hadhanah dari
doktrin yuridis menjadi hukum positif dan secara metodologis dengan menawarkan kerangka kerja
yang dapat direplikasi untuk analisis hukum normatif dalam hukum keluarga Islam.

Kata kunci: Hadhanah, Hukum Keluarga Islam, Hak Asuh Anak, Kompilasi Hukum Islam,
Indonesia.

©2022 Authors.. This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non Commercial 4.0
International License.
By NG (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/)

PENDAHULUAN

Dalam diskursus global mengenai perlindungan anak dan hukum keluarga, isu pengasuhan anak
pascaperceraian terus mengalami pergeseran paradigma seiring meningkatnya perhatian internasional
terhadap hak anak sebagai subjek hukum yang otonom, bukan sekadar objek perlindungan orang
dewasa. Perkembangan mutakhir menunjukkan kecenderungan kuat untuk mengintegrasikan norma



https://scriptaintelektual.com/custodia
mailto:iqbalmunthe77@gmail.com
mailto:nursaniadasopang@uinsyahada.ac.id

Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

keagamaan, hukum nasional, dan standar hak asasi manusia internasional ke dalam kerangka kebijakan
pengasuhan anak, khususnya di negara-negara dengan sistem hukum plural. Dalam masyarakat Muslim,
konsep hadhanah menempati posisi strategis karena tidak hanya berfungsi sebagai instrumen hukum
keluarga, tetapi juga sebagai manifestasi etika Islam yang menempatkan kemaslahatan anak sebagai
tujuan utama pengaturan hukum. Di Indonesia dinamika ini semakin kompleks karena implementasi
hadhanah tidak hanya bersumber dari figh klasik, melainkan juga dilembagakan melalui Kompilasi
Hukum Islam (KHI) sebagai hukum positif yang hidup dan terus diuji relevansinya dalam menghadapi
perubahan sosial, struktur keluarga, dan kebutuhan kesejahteraan anak kontemporer (Amiri, 2021;
Suprayogi, 2023).

Sejumlah penelitian terdahulu telah berupaya menjelaskan hadhanah baik dari perspektif
normatif Islam maupun dari sudut pandang hukum positif Indonesia, dengan fokus utama pada akibat
perceraian dan pembagian hak asuh anak. Kajian figh menekankan bahwa hadhanah merupakan
kewajiban kolektif yang berakar pada prinsip perlindungan, pendidikan, dan pemeliharaan anak secara
menyeluruh, termasuk aspek emosional dan spiritual (Muhajir, 2017). Penelitian lain mengaitkan
konsep tersebut dengan ketentuan KHI, khususnya Pasal 105, yang mengatur prioritas pengasuhan anak
berdasarkan usia dan status perceraian orang tua, serta mencoba menilai kesesuaiannya dengan prinsip
keadilan dan kepentingan terbaik bagi anak (Maulana, 2023; Putra et al., 2023). Studi empiris mengenai
kesejahteraan anak dan peran keluarga, termasuk peran ibu sebagai orang tua tunggal, menunjukkan
bahwa kualitas pengasuhan tidak semata ditentukan oleh status hukum hak asuh, tetapi juga oleh
kapasitas sosial, ekonomi, dan psikologis pengasuh dalam memenuhi kebutuhan anak secara
berkelanjutan (Suryati & Solina, 2019; Utami, 2023).

Meskipun literatur tersebut memberikan kontribusi penting, terdapat keterbatasan konseptual dan
empiris yang signifikan dalam memahami hubungan antara konsep hadhanah dalam hukum Islam dan
implementasinya dalam KHI. Sebagian penelitian cenderung berhenti pada analisis normatif tekstual
tanpa mengkaji secara kritis bagaimana norma figh diadaptasi, disederhanakan, atau bahkan direduksi
ketika dilembagakan dalam hukum positif. Kajian lain menyoroti problematika hak asuh anak dalam
praktik peradilan, tetapi belum secara mendalam mengurai inkonsistensi antara tujuan normatif
hadhanah yang berorientasi pada kemaslahatan anak dengan penerapan aturan KHI yang sering kali
bersifat rigid dan formalistik (Hifni & Asnawi, 2021; Mahmudah et al., 2018). Celah ini semakin
tampak ketika perubahan sosial, seperti meningkatnya perceraian dan variasi struktur keluarga,
menuntut fleksibilitas hukum yang belum sepenuhnya terakomodasi dalam kerangka normatif yang ada.

Keterbatasan tersebut menimbulkan implikasi ilmiah dan praktis yang serius, mengingat
pengaturan hadhanah memiliki dampak langsung terhadap kesejahteraan anak dan stabilitas sosial
keluarga Muslim di Indonesia. Ketidaksinkronan antara nilai-nilai dasar hukum Islam dan
implementasinya dalam KHI berpotensi melahirkan putusan hukum yang tidak sepenuhnya
mencerminkan kepentingan terbaik anak, terutama ketika faktor psikologis, pendidikan, dan lingkungan
sosial anak kurang diperhitungkan secara komprehensif. Dalam reformasi hukum keluarga Islam di
Indonesia, perdebatan mengenai relevansi dan adaptabilitas KHI menunjukkan bahwa isu hadhanah
tidak dapat dipisahkan dari agenda pembaruan hukum yang Ilebih luas, termasuk upaya
menyeimbangkan otoritas normatif agama dengan kebutuhan perlindungan anak dalam masyarakat
modern (Suprayogi, 2023; Amiri, 2021).

Berangkat dari kondisi tersebut, penelitian ini memposisikan diri dalam lanskap keilmuan hukum
keluarga Islam sebagai upaya untuk menjembatani kesenjangan antara konsep normatif hadhanah
dalam hukum Islam dan realitas implementasinya dalam Kompilasi Hukum Islam di Indonesia. Berbeda
dari studi sebelumnya yang cenderung terfragmentasi antara pendekatan figh dan hukum positif, riset
ini mengadopsi perspektif integratif yang menempatkan hadhanah sebagai konsep dinamis, dipengaruhi
oleh nilai teologis, konstruksi yuridis, serta konteks sosial tempat hukum itu diterapkan. Pendekatan ini
memungkinkan analisis yang lebih kritis terhadap bagaimana norma Islam diterjemahkan ke dalam
aturan hukum negara dan sejauh mana terjemahan tersebut tetap setia pada tujuan perlindungan anak
sebagai amanah ilahi dan subjek hukum yang bermartabat.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam konsep hadhanah dalam hukum
Islam serta menilai implementasinya dalam Kompilasi Hukum Islam di Indonesia melalui kerangka
analisis normatif-kritis. Kontribusi teoretis yang ditawarkan terletak pada pengayaan pemahaman
mengenai relasi antara figh hadhanah dan hukum positif dalam konteks negara hukum modern,
sementara kontribusi metodologisnya terwujud dalam penyusunan analisis yang mengintegrasikan



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

kajian doktrinal dengan pembacaan kritis terhadap norma hukum yang berlaku. Penelitian ini
diharapkan mampu memberikan dasar konseptual yang lebih kokoh bagi pengembangan kebijakan dan
praktik pengasuhan anak yang selaras dengan prinsip kemaslahatan, keadilan, dan perlindungan hak
anak dalam kerangka hukum Islam Indonesia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan desain penelitian kepustakaan (/ibrary research) dengan pendekatan
kualitatif normatif-doktrinal yang diposisikan dalam tradisi kajian hukum Islam dan hukum keluarga
kontemporer, dengan justifikasi epistemologis berangkat dari asumsi bahwa konsep hadhanah
merupakan konstruksi normatif yang maknanya dibentuk melalui teks, interpretasi otoritatif, dan
institusionalisasi hukum dalam konteks sosial tertentu. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan
penelusuran sistematis terhadap koherensi internal antara sumber-sumber figh klasik, literatur hukum
Islam modern, serta norma hukum positif yang terformalisasi dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI),
sekaligus membuka ruang analisis kritis terhadap transformasi normatif dari domain teologis ke ranah
yuridis negara. Ruang lingkup penelitian dibatasi secara operasional pada kajian konseptual hadhanah
dalam mazhab-mazhab figh utama, regulasi nasional yang relevan dengan pengasuhan anak
pascaperceraian di Indonesia, serta literatur akademik yang secara eksplisit membahas relasi antara
hukum Islam dan KHI, dengan batasan temporal publikasi literatur sekunder difokuskan pada periode
2010-2024 guna menangkap perkembangan mutakhir diskursus akademik dan reformasi hukum
keluarga Islam. Pembatasan ini dirancang untuk menjamin konsistensi analisis dan memungkinkan
replikasi penelitian melalui korpus literatur yang terdefinisi secara jelas.

Sumber data terdiri atas bahan hukum primer berupa Kompilasi Hukum Islam dan peraturan
perundang-undangan terkait, bahan hukum sekunder berupa artikel jurnal bereputasi, monograf
akademik, dan karya ilmiah yang terindeks pada basis data Scopus, Google Scholar, dan portal jurnal
nasional terakreditasi, serta bahan hukum tersier berupa ensiklopedia dan kamus hukum Islam untuk
klarifikasi terminologis. Kriteria inklusi mencakup publikasi yang memiliki fokus substantif pada
hadhanah, hukum keluarga Islam, atau implementasi KHI di Indonesia, ditulis dalam bahasa Indonesia
atau Inggris, serta melewati proses peer review, sementara kriteria eksklusi meliputi tulisan populer
non-akademik, karya tanpa metodologi yang jelas, dan publikasi yang hanya menyinggung hadhanah
secara periferal. Instrumen penelusuran menggunakan kombinasi kata kunci terkontrol seperti
“hadhanah”, “Islamic child custody”, “Kompilasi Hukum Islam”, dan “Islamic family law in
Indonesia” dengan operator Boolean untuk menjamin sensitivitas dan spesifisitas hasil pencarian, yang
kemudian diseleksi melalui tahapan identifikasi, penyaringan judul dan abstrak, serta telaah teks penuh
guna memastikan validitas tematik. Data yang terpilih diekstraksi secara sistematis dengan
mengklasifikasikan argumen utama, basis normatif, dan temuan kunci, kemudian diorganisasikan
secara kronologis dan tematik untuk menelusuri perkembangan konseptual dan pola argumentasi.
Analisis literatur dilakukan melalui teknik analisis isi kualitatif dan sintesis teoretis komparatif, dengan
menempatkan konsep hadhanah sebagai unit analisis utama dan mengaitkannya dengan kerangka
normatif KHI, sehingga menghasilkan pemetaan relasi, titik temu, dan ketegangan konseptual antara
hukum Islam dan implementasi hukum positif secara terstruktur dan dapat direplikasi.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konseptualisasi Hadhanah dalam Figh Islam sebagai Konstruksi Normatif

Hasil penelusuran literatur menunjukkan bahwa hadhanah dalam figh Islam diposisikan sebagai
konsep normatif yang berakar kuat pada tujuan perlindungan dan keberlanjutan kehidupan anak sebagai
subjek hukum yang belum memiliki kapasitas penuh untuk mengurus dirinya secara mandiri. Dalam
konstruksi figh klasik, hadhanah tidak direduksi menjadi sekadar relasi penguasaan anak, melainkan
dipahami sebagai kewajiban moral dan hukum yang melekat pada orang dewasa yang paling mampu
menjamin kemaslahatan anak secara fisik, psikis, dan spiritual. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa
dimensi pengasuhan dipahami secara holistik, mencakup aspek pendidikan, pemeliharaan, dan
perlindungan dari potensi bahaya yang dapat mengganggu tumbuh kembang anak. Literatur figh
menempatkan hadhanah sebagai bagian integral dari maqasid al-syarT‘ah, khususnya dalam menjaga
keturunan (hifz al-nasl) dan jiwa (hifz al-nafs), sehingga konsep ini tidak dapat dilepaskan dari kerangka
etika dan tujuan hukum Islam secara keseluruhan (Muhajir, 2017). Temuan ini mengindikasikan bahwa



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

hadhanah sejak awal dirancang sebagai instrumen normatif yang adaptif terhadap kebutuhan anak,
bukan sekadar refleksi struktur kekuasaan dalam keluarga.

Analisis terminologis dalam literatur menunjukkan bahwa makna etimologis hadhanah yang
merujuk pada kedekatan fisik dan emosional memiliki implikasi konseptual yang signifikan terhadap
cara figh memaknai pengasuhan anak. Pemaknaan ini menegaskan bahwa relasi pengasuhan dibangun
atas dasar kedekatan, afeksi, dan intensitas interaksi yang berkelanjutan, sehingga legitimasi pengasuh
tidak semata ditentukan oleh hubungan biologis, tetapi oleh kapasitas aktual dalam memenuhi
kebutuhan anak. Sejumlah ulama klasik mengaitkan konsep ini dengan peran ibu sebagai figur utama
pengasuh pada fase awal kehidupan anak, dengan argumen berbasis pengalaman empiris dan asumsi
psikososial mengenai kebutuhan anak usia dini. Figh menunjukkan kecenderungan realistis dengan
mempertimbangkan kondisi sosial dan psikologis anak, bukan hanya ketentuan normatif yang abstrak.
Temuan ini sejalan dengan analisis mengenai peran ibu dalam pengasuhan yang menekankan
keunggulan relasional dan afektif perempuan dalam konteks pengasuhan anak (Suryati & Solina, 2019).

Perbedaan pandangan antarmazhab figh mengenai batas usia dan durasi hadhanah merefleksikan
fleksibilitas metodologis hukum Islam dalam merespons keragaman kondisi sosial dan perkembangan
anak. Mazhab Hanafi, Maliki, Syafi‘i, dan Hanbali menggunakan indikator yang berbeda dalam
menentukan berakhirnya masa hadhanah, mulai dari kemampuan mandiri, tanda biologis baligh, hingga
kapasitas rasional anak untuk memilih pengasuhnya. Variasi ini menunjukkan bahwa figh tidak
membakukan satu standar tunggal, melainkan menyediakan spektrum normatif yang memungkinkan
adaptasi kontekstual sesuai dengan kemaslahatan anak. Perbedaan tersebut juga mengindikasikan
bahwa hadhanah dipahami sebagai konsep dinamis yang dipengaruhi oleh asumsi epistemologis
masing-masing mazhab tentang perkembangan anak dan struktur keluarga. Metode istinbat hukum para
imam mazhab memainkan peran sentral dalam membentuk variasi normatif tersebut (Zulkarnain, 2023).
Hadhanah dalam figh lebih tepat dipahami sebagai prinsip terbuka daripada aturan rigid.

Literatur figh modern menafsirkan ulang konsep hadhanah dengan menekankan orientasi
kemaslahatan sebagai kriteria utama dalam penentuan hak asuh anak, terutama dalam konteks
perceraian. Pendekatan ini berupaya menjembatani norma klasik dengan realitas sosial kontemporer
yang ditandai oleh perubahan struktur keluarga dan meningkatnya konflik rumah tangga. Sejumlah
kajian menunjukkan bahwa fokus pada kemaslahatan anak memungkinkan fleksibilitas dalam
menentukan pengasuh yang paling layak, tanpa terikat secara kaku pada urutan prioritas tradisional.
Pendekatan ini juga membuka ruang bagi pertimbangan psikologis dan sosial yang sebelumnya kurang
mendapat perhatian dalam figh klasik. Transformasi pemaknaan ini memperlihatkan bagaimana figh
sosial berupaya merelevansikan hadhanah dengan kebutuhan perlindungan anak modern (Darna, 2021).

Sintesis literatur menunjukkan bahwa hadhanah dalam figh Islam berfungsi sebagai mekanisme
normatif untuk menyeimbangkan hak orang tua dengan kepentingan terbaik anak. Relasi antara
kewajiban nafkah ayah dan hak pengasuhan ibu memperlihatkan pembagian peran yang bersifat
fungsional, bukan hierarkis, sehingga menegaskan prinsip kerja sama orang tua meskipun terjadi
perceraian. Model ini menempatkan anak sebagai pusat pertimbangan hukum, sementara orang tua
diposisikan sebagai subjek kewajiban yang harus memastikan keberlanjutan kesejahteraan anak. Dalam
konteks ini, figh tidak hanya mengatur siapa yang berhak mengasuh, tetapi juga menetapkan tanggung
jawab material dan moral secara simultan. Temuan ini memperkuat pandangan bahwa hadhanah
merupakan instrumen perlindungan anak yang komprehensif dalam hukum Islam (Putra et al., 2023).

Tabel 1. Kategori Konseptual Hadhanah dalam Literatur Figh Islam

Kategori

s . Indikator Utama Sumber Figh Implikasi Normatif
Analisis
Definisi Kedekatan fisik dan Fiah klasik Prioritas pengasuh berorientasi
Hadhanah afektif d kemaslahatan
Subjek s
Ibu, ayah, kerabat Mazhab figh Fleksibilitas penentuan hak asuh
Pengasuh
Durasi Mumayyiz, baligh, Variasi mazhab Adaptasi kontekstual

Hadhanah mandiri




Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

Kategori

> . Indikator Utama Sumber Figh Implikasi Normatif
Analisis
Tujuan Perlindungan dan Magqasid al- . .
Hadhanah pendidikan syari ah Kepentingan terbaik anak

Sumber: disintesis dari literatur figh klasik dan kontemporer (Muhajir, 2017; Zulkarnain, 2023).

Keberadaan variasi konseptual hadhanah dalam figh Islam menunjukkan bahwa hukum Islam
memiliki kapasitas internal untuk merespons dinamika sosial tanpa kehilangan basis normatifnya.
Fleksibilitas ini menjadi fondasi penting bagi proses institusionalisasi hadhanah dalam hukum positif
di negara-negara Muslim, termasuk Indonesia. Literatur menunjukkan bahwa ketika figh diadopsi ke
dalam sistem hukum nasional, aspek fleksibilitas ini sering kali mengalami penyederhanaan normatif.
Penyederhanaan tersebut berpotensi menggeser orientasi hadhanah dari kemaslahatan substantif
menuju kepastian hukum formal. Fenomena ini telah diidentifikasi sebagai salah satu sumber
ketegangan antara hukum Islam normatif dan implementasi yuridisnya (Hifni & Asnawi, 2021).

Dalam hukum keluarga kontemporer, pemaknaan hadhanah dalam figh memberikan kerangka
evaluatif bagi praktik pengasuhan anak pascaperceraian. Studi-studi empiris menunjukkan bahwa
kegagalan memahami hadhanah secara holistik sering kali berdampak pada terpinggirkannya
kebutuhan psikososial anak. Figh sebenarnya menyediakan basis normatif yang cukup untuk
mengakomodasi kebutuhan tersebut, asalkan diterjemahkan secara kontekstual. Ketika konsep ini
dipahami secara tekstual semata, potensi protektifnya terhadap anak menjadi berkurang. Oleh karena
itu, literatur menekankan pentingnya pembacaan figh yang berorientasi pada kesejahteraan anak secara
multidimensional (Saleh et al., 2025).

Perbandingan antara figh klasik dan kajian modern memperlihatkan adanya pergeseran fokus dari
hak orang tua menuju hak anak sebagai subjek utama hadhanah. Pergeseran ini sejalan dengan
perkembangan wacana perlindungan anak dalam hukum nasional dan internasional. Figh modern
berupaya menafsirkan ulang teks-teks klasik dengan mempertimbangkan konteks sosial dan psikologis
anak masa kini. Pendekatan ini memperluas cakupan hadhanah dari sekadar pengasuhan fisik menuju
perlindungan hak-hak anak secara menyeluruh. Temuan ini konsisten dengan kajian yang menekankan
integrasi perspektif hukum dan kesejahteraan anak (Utami, 2023).

Kerangka normatif hadhanah dalam figh juga menyediakan legitimasi teoretis bagi negara untuk
melakukan intervensi ketika orang tua gagal memenuhi kewajibannya. Prinsip ini menjadi dasar bagi
pengembangan kebijakan perlindungan anak dalam hukum positif. Literatur menunjukkan bahwa figh
tidak menutup kemungkinan pengalihan hak asuh kepada pihak lain demi kemaslahatan anak.
Ketentuan ini menegaskan bahwa kepentingan anak berada di atas kepentingan individual orang tua.
Pandangan tersebut memperlihatkan relevansi figh dalam mendukung sistem perlindungan anak
modern (Syahrizan & Nelli, 2025).

Hasil analisis menunjukkan bahwa konsep hadhanah dalam figh Islam merupakan konstruksi
normatif yang kaya, fleksibel, dan berorientasi kuat pada perlindungan anak. Kekayaan konseptual ini
menyediakan basis teoretis yang penting bagi evaluasi dan pengembangan regulasi nasional terkait
pengasuhan anak. Namun, potensi tersebut hanya dapat diaktualisasikan apabila pemaknaan hadhanah
tidak direduksi menjadi aturan formal semata. Integrasi antara nilai normatif figh dan kebutuhan
kontekstual masyarakat modern menjadi kunci keberlanjutan konsep ini. Temuan ini menegaskan
pentingnya menjadikan figh hadhanah sebagai referensi substantif dalam perumusan dan implementasi
hukum keluarga di Indonesia (Mahmudah et al., 2018).

Konstruksi Normatif Hadhanah dalam Figh Islam dan Dinamika Interpretasinya

Hasil penelusuran literatur menunjukkan bahwa hadhanah dalam figh Islam secara konseptual
dipahami sebagai kewenangan dan tanggung jawab pemeliharaan anak yang berorientasi pada
perlindungan kebutuhan fisik, psikologis, dan moral anak sebagai subjek hukum yang belum cakap
bertindak mandiri. Konstruksi normatif ini dibangun melalui dalil tekstual Al-Qur’an dan hadis yang
kemudian diturunkan dalam rumusan figh oleh para imam mazhab dengan metode istimbath yang
berbeda-beda, sehingga menghasilkan variasi batas usia, subjek pengasuh utama, dan syarat kelayakan
pengasuh. Perbedaan metodologis antarmazhab tersebut menegaskan bahwa hadhanah bukan sekadar
norma tunggal yang rigid, melainkan produk interpretasi hukum yang dipengaruhi oleh konteks sosial



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

dan epistemologi hukum masing-masing mazhab (Zulkarnain, 2023). Temuan ini menguatkan
pandangan bahwa fleksibilitas interpretatif merupakan karakter inheren hukum keluarga Islam,
terutama dalam isu yang berkaitan langsung dengan kemaslahatan anak. Hadhanah sejak awal berada
dalam spektrum normatif yang terbuka terhadap adaptasi tanpa kehilangan legitimasi syar’inya
(Muhajir, 2017).

Analisis komparatif terhadap mazhab Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali menunjukkan bahwa
terdapat kesepakatan prinsipil mengenai prioritas kepentingan anak, meskipun terdapat perbedaan
signifikan dalam penentuan batas usia pengasuhan oleh ibu dan kemungkinan peralihan hak asuh.
Variasi ini tidak dapat dipahami semata-mata sebagai perbedaan teknis hukum, melainkan sebagai
refleksi dari perbedaan cara pandang terhadap relasi antara teks normatif dan realitas sosial. Literatur
menunjukkan bahwa mazhab Hanafi cenderung memberikan rentang usia hadhanah yang lebih panjang
kepada ibu dibandingkan mazhab lain, dengan justifikasi psikologis dan sosiologis yang implisit dalam
argumentasi figh-nya (Putra et al., 2023). Sebaliknya, mazhab Syafi’i dan Hanbali lebih menekankan
pada aspek moral dan kemampuan religius pengasuh sebagai syarat utama kelayakan hadhanah.
Perbedaan ini mengindikasikan bahwa konsep hadhanah beroperasi sebagai norma kontekstual yang
selalu bernegosiasi dengan realitas sosial tempat hukum tersebut diaplikasikan (Mahmudah et al.,
2018).

Temuan literatur juga memperlihatkan bahwa dimensi kemaslahatan (maslahah al-tifl) menjadi
benang merah yang menyatukan berbagai konstruksi figh tentang hadhanah, meskipun tidak selalu
dirumuskan secara eksplisit dalam teks klasik. Prinsip kemaslahatan ini berfungsi sebagai rasionalisasi
normatif yang memungkinkan hukum Islam merespons perubahan struktur keluarga dan pola
pengasuhan anak. Hadhanah tidak lagi dipahami hanya sebagai hak orang tua, melainkan sebagai
mekanisme perlindungan hak anak yang memiliki implikasi hukum dan sosial jangka panjang. Studi-
studi kontemporer menegaskan bahwa pendekatan berbasis kemaslahatan memberikan landasan teoritis
bagi reformasi hukum keluarga Islam tanpa harus keluar dari kerangka figh (Sugitanata, 2023).
Hadhanah dapat diposisikan sebagai konsep dinamis yang menjembatani normativitas teks dengan
kebutuhan sosial modern (Darna, 2021).

Dalam diskursus hukum Islam modern, hadhanah mengalami pergeseran konseptual dari
paradigma hak orang tua menuju paradigma perlindungan anak yang lebih child-centered. Pergeseran
ini dipengaruhi oleh interaksi antara hukum Islam dan wacana hak asasi manusia, khususnya terkait hak
anak atas pengasuhan yang layak dan aman. Literatur menunjukkan bahwa reinterpretasi hadhanah
sering kali dipicu oleh meningkatnya kesadaran akan dampak psikologis perceraian terhadap anak, yang
menuntut pendekatan hukum yang lebih sensitif terhadap kebutuhan perkembangan anak (Saleh et al.,
2025). Peran ibu sebagai pengasuh utama dalam figh klasik kemudian dibaca ulang dengan
mempertimbangkan realitas keluarga tunggal dan beban sosial-ekonomi yang menyertainya (Suryati &
Solina, 2019). Temuan ini menunjukkan bahwa transformasi konseptual hadhanah tidak dapat
dilepaskan dari perubahan struktur sosial dan nilai-nilai keluarga kontemporer.

Hasil kajian juga mengindikasikan bahwa perdebatan figh tentang hadhanah tidak pernah
terlepas dari relasi kuasa dan tanggung jawab antara ayah dan ibu dalam struktur keluarga Islam.
Kewajiban nafkah yang dibebankan kepada ayah sering dijadikan dasar argumentasi dalam menentukan
legitimasi hak asuh, meskipun tidak selalu berbanding lurus dengan kapasitas pengasuhan aktual.
Literatur figh modern menyoroti ketegangan antara kewajiban finansial ayah dan kapasitas emosional
ibu dalam memenuhi kebutuhan anak secara holistik (Mushthofa, 2019). Ketegangan ini membuka
ruang kritik terhadap pendekatan normatif yang terlalu legalistik dan kurang mempertimbangkan
dimensi empiris kesejahteraan anak. Hadhanah perlu dipahami sebagai relasi multidimensional yang
mencakup aspek hukum, psikologis, dan sosial secara simultan (Utami, 2023).

Tabel 2. Pemetaan Konsep Hadhanah dalam Mazhab Figh Islam

Mazhab Subjek Prioritas Batas Usia Anak Dasar Normatif Orientasi
Figh Hadhanah Utama Maslahah
Hanafi Ibu Hlngga.mumayylz Qiyas dag praktik Psikologis anak
lebih luas sosial

Maliki Ibu Hingga baligh tertentu Amal ahli Madinah Stabilitas sosial




Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

Mazhab Subjek Prioritas Batas Usia Anak Dasar Normatif Orientasi
Figh Hadhanah ! Utama Maslahah

Syafi’i  Ibu dengan syarat ketat Hingga usia mumayyiz Hadis dan ijma’ Moral-religius
Hanbali  Ibu atau ayah bersyarat Kontekstual Teks hadis literal Kelayakan
pengasuh

Sumber: Sintesis literatur figh klasik dan studi kontemporer (Zulkarnain, 2023; Putra et al., 2023).

Penyajian data pada Tabel 2 memperlihatkan bahwa perbedaan mazhab dalam merumuskan
hadhanah berakar pada variasi metodologi penalaran hukum yang digunakan dalam menafsirkan teks
normatif. Variasi tersebut memperkuat temuan bahwa hadhanah tidak pernah diposisikan sebagai
aturan tunggal yang seragam, melainkan sebagai prinsip yang adaptif terhadap konteks sosial. Dalam
perspektif teori hukum Islam, keragaman ini justru berfungsi sebagai sumber legitimasi bagi
fleksibilitas hukum keluarga Islam. Literatur menegaskan bahwa pluralitas pendapat figh
memungkinkan negara Muslim untuk memilih formulasi hukum yang paling sesuai dengan kebutuhan
sosialnya (Amiri, 2021). Keragaman figh tentang hadhanah dapat dipahami sebagai modal normatif
bagi kodifikasi hukum Islam modern.

Temuan literatur juga menunjukkan bahwa diskursus hadhanah kontemporer semakin
menekankan pendekatan interdisipliner dengan melibatkan perspektif psikologi anak dan sosiologi
keluarga. Pendekatan ini menandai pergeseran dari legal-formal menuju pendekatan substantif yang
menempatkan kesejahteraan anak sebagai tujuan utama. Studi-studi mutakhir menunjukkan bahwa
keputusan hak asuh yang mengabaikan kondisi psikologis anak berpotensi menimbulkan dampak
negatif jangka panjang terhadap perkembangan sosial dan emosionalnya (Saleh et al., 2025). Integrasi
perspektif non-hukum ini memperkaya analisis figh dan mendorong reinterpretasi norma hadhanah
secara lebih komprehensif. Temuan ini memperkuat argumen bahwa hukum Islam memiliki kapasitas
internal untuk beradaptasi dengan pengetahuan modern tanpa kehilangan otoritas normatifnya (Darna,
2021).

Diskursus hadhanah dalam figh menjadi landasan konseptual bagi perumusan norma dalam
Kompilasi Hukum Islam, meskipun tidak seluruh keragaman mazhab diadopsi secara eksplisit. Literatur
menunjukkan bahwa proses seleksi norma figh ke dalam KHI melibatkan pertimbangan kemaslahatan
sosial dan kesesuaian dengan sistem hukum nasional. Hal ini mencerminkan transformasi hadhanah
dari norma figh plural menuju norma hukum positif yang bersifat unifikatif. Transformasi tersebut tidak
lepas dari kritik, terutama terkait potensi penyederhanaan kompleksitas figh demi kepastian hukum
(Suprayogi, 2023). Temuan ini menunjukkan adanya dialektika antara kebutuhan kodifikasi hukum dan
pelestarian kekayaan interpretatif figh.

Analisis teoritis menunjukkan bahwa hadhanah berfungsi sebagai titik temu antara hukum Islam
normatif dan tuntutan perlindungan anak dalam negara hukum modern. Posisi ini menjadikan hadhanah
sebagai arena negosiasi antara nilai-nilai keagamaan dan prinsip-prinsip hukum nasional. Studi-studi
terdahulu menegaskan bahwa keberhasilan implementasi norma hadhanah sangat bergantung pada
kemampuan sistem hukum untuk menafsirkan norma tersebut secara kontekstual (Hifni & Asnawi,
2021). Ketika norma dipahami secara kaku, tujuan perlindungan anak justru berpotensi tereduksi.
Hadhanah perlu ditempatkan dalam kerangka interpretasi progresif yang berorientasi pada tujuan
hukum (magashid al-shariah).

Hadhanah merupakan konsep normatif yang dinamis dan berlapis, yang tidak dapat direduksi
menjadi sekadar aturan teknis pengasuhan anak. Konstruksi figh yang plural dan adaptif menyediakan
dasar teoritis bagi pengembangan hukum keluarga Islam yang responsif terhadap perubahan sosial.
Temuan ini memberikan implikasi konseptual bahwa kodifikasi hukum Islam, termasuk dalam KHI,
seharusnya mempertahankan semangat fleksibilitas figh demi menjamin perlindungan optimal bagi
anak. Dengan menempatkan kemaslahatan anak sebagai poros interpretasi, hadhanah dapat berfungsi
sebagai instrumen keadilan substantif dalam hukum keluarga Islam modern (Yulianti, 2024).

Implementasi Konsep Hadhanah dalam Kompilasi Hukum Islam dan Praktik Hukum Keluarga
di Indonesia

Hasil analisis literatur menunjukkan bahwa Kompilasi Hukum Islam (KHI) merepresentasikan
upaya institusionalisasi konsep hadhanah ke dalam sistem hukum positif Indonesia dengan cara



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

melakukan seleksi normatif terhadap khazanah figh yang plural. Implementasi ini tercermin secara
eksplisit dalam Pasal 105 dan Pasal 156 KHI yang menetapkan ketentuan hak asuh anak
pascaperceraian dengan menempatkan ibu sebagai pengasuh utama bagi anak yang belum mumayyiz.
Formulasi tersebut menunjukkan orientasi normatif KHI yang menekankan kepastian hukum melalui
unifikasi norma, meskipun harus mengorbankan sebagian kompleksitas perbedaan mazhab figh.
Literatur menilai bahwa pendekatan ini bersifat pragmatis karena disesuaikan dengan kebutuhan sistem
peradilan agama yang menuntut kejelasan norma operasional (Maulana, 2023). KHI dapat dipahami
sebagai hasil kompromi antara fleksibilitas figh dan tuntutan kepastian hukum negara (Suprayogi,
2023).

Temuan empiris dari kajian literatur memperlihatkan bahwa implementasi hadhanah dalam KHI
tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga dipengaruhi oleh dinamika praktik peradilan agama. Hakim
agama sering kali menafsirkan ketentuan KHI dengan mempertimbangkan kondisi faktual para pihak
dan kepentingan terbaik bagi anak. Pendekatan ini menunjukkan bahwa meskipun KHI bersifat
kodifikatif, ruang diskresi yudisial tetap terbuka dalam praktik. Studi-studi terdahulu mengungkapkan
bahwa putusan pengadilan agama terkait hadhanah kerap melibatkan pertimbangan psikologis,
ekonomi, dan moral orang tua (Zahra et al., 2023). Hal ini menegaskan bahwa implementasi hadhanah
di Indonesia tidak sepenuhnya legalistik, melainkan bersifat kontekstual dan berbasis kemaslahatan.

Analisis terhadap literatur juga menunjukkan adanya ketegangan antara norma tekstual KHI dan
realitas sosial keluarga pascaperceraian. Ketentuan normatif yang memprioritaskan ibu sebagai
pemegang hak asuh sering kali berbenturan dengan kondisi faktual, seperti ketidakmampuan ekonomi
atau ketidaksiapan psikologis ibu dalam menjalankan pengasuhan. Pengadilan agama memainkan peran
penting sebagai mediator normatif yang menyeimbangkan teks hukum dan fakta sosial. Studi
menunjukkan bahwa hakim tidak jarang mengalihkan hak asuh kepada ayah atau pihak lain apabila
terbukti lebih menjamin kesejahteraan anak (Fanggi & Wahyuliana, 2026). Temuan ini memperlihatkan
bahwa fleksibilitas implementatif menjadi kunci keberfungsian norma hadhanah dalam hukum positif
Indonesia.

KHI secara implisit mengadopsi paradigma perlindungan anak yang sejalan dengan
perkembangan hukum keluarga modern. Meskipun tidak secara eksplisit menggunakan terminologi
“kepentingan terbaik anak,” substansi pasal-pasal hadhanah dalam KHI menunjukkan orientasi yang
selaras dengan prinsip tersebut. Pendekatan ini memperkuat posisi anak sebagai subjek hukum yang
hak-haknya harus dilindungi dalam setiap putusan pengadilan. Studi komparatif menunjukkan bahwa
paradigma ini sejalan dengan tren global dalam reformasi hukum keluarga Islam di berbagai negara
Muslim (Amiri, 2021). Implementasi hadhanah dalam KHI mencerminkan integrasi antara nilai-nilai
figh dan prinsip hukum modern.

Kewajiban ayah dalam pembiayaan hadhanah merupakan elemen penting dalam struktur
implementasi KHI. Pasal 149 dan Pasal 156 KHI menegaskan tanggung jawab finansial ayah terhadap
anak, terlepas dari siapa pemegang hak asuh. Literatur menunjukkan bahwa ketentuan ini dimaksudkan
untuk menjaga keberlanjutan kesejahteraan anak dan mencegah marginalisasi ekonomi pascaperceraian
(Mushthofa, 2019). Namun, dalam praktiknya, pemenuhan kewajiban natkah sering kali menghadapi
kendala struktural dan kultural. Kondisi ini menimbulkan implikasi bahwa efektivitas norma hadhanah
tidak hanya bergantung pada rumusan hukum, tetapi juga pada mekanisme penegakan dan kepatuhan
sosial (Ramadhan et al., 2026).

Tabel 3. Implementasi Norma Hadhanah dalam Kompilasi Hukum Islam

Aspek Ketentuan Praktik Tantangan Orientasi
Implementasi KHI Peradilan Utama Perlindungan
Hak Asuh Anak Pasal 105 Diskresi hakim  Konflik faktual Kepentingan anak
Pengalihan Pasal 156(c) Kontekstual kasus ~ Pembuktian Kemaslahatan

Hadhanah
Nafkah Anak Pasal 149(d) Variatif Kepatuhan ayah Kesejahteraan

Perwalian KHI terkait Selektif Koordinasi hukum Stabilitas hukum




Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

Sumber: Sintesis Kompilasi Hukum Islam dan studi praktik peradilan agama (Maulana, 2023; Fanggi
& Wahyuliana, 2026).

Data pada Tabel 3 menunjukkan bahwa implementasi hadhanah dalam KHI bersifat
multidimensional dan melibatkan interaksi antara norma tertulis dan praktik yudisial. Ketentuan
normatif berfungsi sebagai kerangka dasar, sementara praktik peradilan menjadi ruang aktualisasi nilai
kemaslahatan. Literatur menegaskan bahwa pola ini mencerminkan karakter hukum Islam Indonesia
yang bersifat adaptif dan responsif terhadap konteks sosial. Pendekatan tersebut memungkinkan hakim
untuk menyesuaikan putusan dengan kondisi konkret tanpa keluar dari kerangka hukum positif.
Implementasi hadhanah dalam KHI dapat dipahami sebagai proses dinamis yang terus berkembang
(Syahrizan & Nelli, 2025).

Temuan literatur juga menunjukkan bahwa implementasi hadhanah di Indonesia dipengaruhi
oleh perkembangan wacana perlindungan anak lintas disiplin. Integrasi perspektif psikologi anak dan
kesejahteraan sosial semakin memperkaya pertimbangan hukum dalam perkara hak asuh. Studi-studi
menunjukkan bahwa putusan yang mempertimbangkan stabilitas emosional dan lingkungan sosial anak
cenderung menghasilkan dampak jangka panjang yang lebih positif (Utami, 2023). Hal ini memperkuat
argumen bahwa norma hadhanah perlu ditafsirkan secara substantif, bukan sekadar prosedural.
Implikasi ini menempatkan KHI sebagai instrumen hukum yang terbuka terhadap pendekatan
interdisipliner (Saleh et al., 2025).

Implementasi hadhanah dalam KHI mencerminkan transformasi hukum Islam dari norma figh
menuju hukum negara yang bersifat positivistik. Transformasi ini membawa konsekuensi berupa
reduksi pluralitas interpretasi demi kepastian hukum, sekaligus membuka ruang bagi kritik akademik.
Beberapa studi menilai bahwa kodifikasi Aadhanah dalam KHI berpotensi mengabaikan konteks lokal
tertentu yang membutuhkan pendekatan lebih fleksibel (Hifni & Asnawi, 2021). Namun, literatur lain
menegaskan bahwa kodifikasi justru diperlukan untuk melindungi kelompok rentan, terutama anak dan
perempuan. Dialektika ini menunjukkan bahwa implementasi hadhanah berada dalam ketegangan
produktif antara kepastian hukum dan keadilan substantif.

Hasil sintesis literatur juga menunjukkan bahwa reformasi hukum keluarga Islam di Indonesia
mendorong reinterpretasi berkelanjutan terhadap norma hadhanah. Surat Edaran Mahkamah Agung dan
praktik yurisprudensi menjadi instrumen penting dalam memperluas makna normatif KHI. Studi
menunjukkan bahwa instrumen non-legislatif tersebut berperan signifikan dalam mengakomodasi
perkembangan sosial tanpa harus merevisi teks KHI secara formal (Sugitanata, 2023). Pendekatan ini
memperlihatkan strategi adaptasi hukum yang bersifat gradual dan institusional. Implementasi
hadhanah di Indonesia tidak bersifat statis, melainkan terus mengalami pembaruan interpretatif.

Implementasi hadhanah dalam Kompilasi Hukum Islam merupakan proses kompleks yang
melibatkan interaksi antara norma figh, hukum positif, dan praktik sosial. KHI berfungsi sebagai
jembatan normatif yang menghubungkan nilai-nilai hukum Islam dengan kebutuhan perlindungan anak
dalam konteks negara modern. Temuan ini mengimplikasikan bahwa keberhasilan implementasi
hadhanah sangat ditentukan oleh kemampuan sistem hukum untuk menjaga keseimbangan antara
kepastian normatif dan fleksibilitas interpretatif. Dengan menempatkan kepentingan terbaik anak
sebagai orientasi utama, implementasi ~adhanah dalam KHI memiliki potensi besar sebagai instrumen
keadilan keluarga yang berkelanjutan (Yulianti, 2024; Musthofa, 2025). Implikasi konseptual ini
menegaskan relevansi hadhanah sebagai titik temu antara hukum Islam dan perlindungan anak dalam
sistem hukum Indonesia.

KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa Ahadhanah dalam hukum Islam merupakan konstruksi normatif
yang berakar pada tujuan perlindungan anak dan kemaslahatan, yang dalam konteks Indonesia
mengalami transformasi signifikan melalui institusionalisasi dalam Kompilasi Hukum Islam sebagai
hukum keluarga positif. Sintesis atas khazanah figh klasik menunjukkan pluralitas pendekatan dan
fleksibilitas metodologis dalam penentuan hak asuh, sementara kodifikasi dalam KHI
merepresentasikan upaya unifikasi norma guna menjamin kepastian hukum tanpa sepenuhnya
menanggalkan prinsip kemaslahatan dan kepentingan terbaik anak. Implementasi hadhanah dalam
praktik peradilan agama memperlihatkan interaksi dinamis antara teks normatif dan realitas sosial, di
mana diskresi yudisial, pertimbangan psikologis, serta jaminan kesejahteraan anak menjadi faktor



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

penentu putusan. Temuan ini mengindikasikan bahwa keberfungsian hadhanah tidak semata ditentukan
oleh rumusan normatif, tetapi juga oleh kapasitas interpretatif institusi hukum dalam merespons
kompleksitas keluarga pascaperceraian. Secara konseptual, penelitian ini memperkuat posisi hadhanah
sebagai titik temu antara hukum Islam, hukum negara, dan paradigma perlindungan anak modern,
sekaligus menunjukkan perlunya pengembangan kerangka interpretasi yang konsisten, adaptif, dan
berorientasi pada keadilan substantif..

DAFTAR PUSTAKA

Amiri, K. S. (2021). Perkembangan Dan Problematika Hukum Perkawinan Di Indonesia. Al-Mujtahid:
Journal of Islamic Family Law, 1(1), 50-58. https://dx.doi.org/10.30984/jifl.v1i1.1639.

Darna, A. (2021). Perkembangan Hukum Islam Di Indonesia: Konsep Fiqih Sosial dan
Implementasinya dalam Hukum Keluarga. El-Usrah: Jurnal Hukum Keluarga, 4(1), 90-107.
https://doi.org/10.22373/ujhk.v4i1.8780.

Fanggi, L., & Wahyuliana, I. (2026). Implementasi Pasal 156 Huruf (C) Kompilasi Hukum Islam Dalam
Pengalihan Hak Asuh Anak: Studi Praktik Kasus Perceraian Di Peradilan Agama
Bangkalan. Jurnal Media Akademik (JMA), 4(1). https://doi.org/10.62281/qxd0xt76.

Hifni, M., & Asnawi, A. (2021). Problematika Hak Asuh Anak Dalam Perspektif Hukum Islam Dan
Hukum Positif. Jurnal ~ Res Justitia: Jurnal  Ilmu Hukum, 1(1), 39-57.
https://doi.org/10.46306/rj.v1il 4.

Mahmudah, H., Juhriati, J., & Zuhrah, Z. (2018). Hadhanah Anak Pasca Putusan Perceraian (Studi
Komparatif Hukum Islam dan Hukum Positif Indonesia). SANGAJI: Jurnal Pemikiran Syariah
Dan Hukum, 2(1), 57-88. https://doi.org/10.52266/sangaji.v2i1.263.

Maulana, D. (2023). Telaah Pasal 105 Kompilasi Hukum Islam Tentang Hadhanah. Posita: Jurnal
Hukum Keluarga Islam, 1(1), 1-9. https://doi.org/10.52029/pjhki.v1i01.133.

Muhajir, A. (2017). hadhanah dalam islam (hak Pengasuhan anak dalam sektor Pendidikan
Rumabh). SAP (Susunan Artikel Pendidikan), 2(2). http://dx.doi.org/10.30998/sap.v2i2.2089.

Mushthofa, R. Z. (2019). Implementasi Pasal 149 (D) Kompilasi Hukum Islam Tentang Kewajiban
Ayah Dalam Memberikan Biaya Hadhanah Bagi Anak Di Bawah Usia 21 Tahun. Ummul Qura
Jurnal  Institut  Pesantren  Sunan  Drajat  (INSUD)  Lamongan, 14(2), 1-20.
https://doi.org/10.55352/uq.v14i2.394.

Musthofa, A. M. Z. (2025). Perlindungan Hukum Terhadap Kesejahteraan Anak Dalam Kasus
Perceraian Menurut Kitab Fathul Qarib. Syakhshiyyah Jurnal Hukum Keluarga Islam, 5(1), 157-
167. https://doi.org/10.32332/87z5dbn28.

Putra, K. I. P. K. I., Rohmah, S. R. S., Fakhrurazi, F., Usman, U., Farhan, A. F. A., & Alfikri, M. A. A.
M. A. (2023). Hadhanah Akibat Perceraian Perspektif Figih Dan Kompilasi Hukum Islam. Jurnal
Kemuhammadiyahan Dan Integrasi Ilmu, 1(2), 118-124. https://doi.org/10.24853/jkii.1.2.118-
124.

Ramadhan, A. 1., Ramadani, D., Hilmansyah, R., Ramdani, M. M., & Ilham, M. A. (2026).
Perlindungan Hak Anak Pasca Perceraian: Perspektif Hukum Keluarga Islam dan Kompilasi
Hukum Islam. Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry,1(3), 180-186.
https://doi.org/10.65310/7zvbnn89.

Saleh, S., Adawiyah, R., & Andriyani, A. (2025). Perlindungan Hak Asuh Anak Pasca Perceraian
(Hadhanah): Perspektif Hukum Islam Dan Psikologi Anak. Al-Zayn: Jurnal Ilmu Sosial &
Hukum, 3(3), 2829-2838. https://doi.org/10.61104/alz.v3i3.1748.

Sugitanata, A. (2023). Transformasi konsep hadhanah di indonesia: analisis kemaslahatan pada surat
edaran mahkamah agung nomor 1 tahun 2017. JURNAL DARUSSALAM: Pemikiran Hukum Tata
Negara Dan Perbandingan Mazhab, 3(2), 302-316. https://doi.org/10.59259/jd.v3i2.66.

Suprayogi, R. (2023). Reformasi Hukum Perkawinan Islam Di Indonesia. Indonesia Of Journal
Business Law, 2(1), 29-37. https://doi.org/10.47709/ijbl.v2i1.1962.

Suryati, M., & Solina, E. (2019). Peran Ibu sebagai orang tua tunggal dalam mendidik anak di Desa
Lancang Kuning Utara. Jurnal Masyarakat Maritim, 3(2), 1-9.
https://doi.org/10.31629/jmm.v3i2.1711.

Syahrizan, M., & Nelli, J. (2025). Pemeliharaan Anak dan Perwalian Tinjauan Hukum Islam di
Indonesia. Bertuah Jurnal Syariah dan Ekonomi Islam, 6(2), 492-496.
https://doi.org/10.56633/jsie.v612.1269.



https://dx.doi.org/10.30984/jifl.v1i1.1639
https://doi.org/10.22373/ujhk.v4i1.8780
https://doi.org/10.62281/qxd0xt76
https://doi.org/10.46306/rj.v1i1.4
https://doi.org/10.52266/sangaji.v2i1.263
https://doi.org/10.52029/pjhki.v1i01.133
http://dx.doi.org/10.30998/sap.v2i2.2089
https://doi.org/10.55352/uq.v14i2.394
https://doi.org/10.32332/8z5dbn28
https://doi.org/10.24853/jkii.1.2.118-124
https://doi.org/10.24853/jkii.1.2.118-124
https://doi.org/10.65310/7zvbnn89
https://doi.org/10.61104/alz.v3i3.1748
https://doi.org/10.59259/jd.v3i2.66
https://doi.org/10.47709/ijbl.v2i1.1962
https://doi.org/10.31629/jmm.v3i2.1711
https://doi.org/10.56633/jsie.v6i2.1269

Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

Utami, A. P. W. (2023). Pelayanan Kesejahteraan Sosial terhadap Anak Terlantar di Panti Sosial Sos
Children Villages. Attractive: Innovative Education Journal, 5(1), 447-460.
https://doi.org/10.51278/aj.v5i1.717.

Yulianti, Y. (2024). Perlindungan Hak Anak Pasca Perceraian Dalam Perspektif Hukum Islam Dan
Hukum Positif: Studi Perbandingan Dan Implementasinya. Darussalam: Jurnal llmiah Islam dan
Sosial, 25(02). https://doi.org/10.58791/drs.v25i02.193.

Zahra, S. N., Sujana, I. N., & Ujianti, N. M. P. (2023). Implikasi Yuridis Perceraian Terhadap Hak-Hak
Anak Dalam Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus Pengadilan Agama Denpasar). Jurnal
Konstruksi Hukum, 4(3), 253-260. https://doi.org/10.22225/jkh.4.3.8032.253-260.

Zulkarnain, M. F. (2023). Metode Istimbath Hukum Imam Madzhab Tentang Hadhanah. A/-Gharra:
Jurnal Ilmu Hukum Dan Hukum Islam, 1(1), 13-25.



https://doi.org/10.51278/aj.v5i1.717
https://doi.org/10.58791/drs.v25i02.193
https://doi.org/10.22225/jkh.4.3.8032.253-260

