
 

 

PENDAHULUAN 

Perkembangan teknologi reproduksi manusia mengalami akselerasi signifikan seiring kemajuan 

ilmu biomedis, salah satunya melalui pengembangan teknologi uterus buatan (artificial womb) yang 

memungkinkan embrio berkembang di luar rahim perempuan secara penuh. Inovasi ini menimbulkan 

implikasi multidimensional, tidak hanya pada ranah medis dan etika, tetapi juga pada aspek hukum 

keluarga dan keagamaan, khususnya terkait status keperdataan anak yang dilahirkan melalui teknologi 

tersebut (Ahmad & Aljahsh, 2024; AlJahsh, 2024). Dalam perspektif Islam, teknologi reproduksi selalu 

 

 
   Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic 

Inquiry 
Vol 1 No 3 March 2026, Hal 126-134 

ISSN: 3123-2116 (Print) ISSN: 3123-2108 (Electronic) 
Open Access: https://scriptaintelektual.com/custodia 

 

Kedudukan Anak Lahir dari Teknologi Uterus Buatan dalam Perspektif 

Hukum Keluarga Islam di Indonesia 
 
Hafiz Gilman Abdul Aziz1*, Uswatun Hasanah2, Ghulam Ahmad Surya Negara3, Argiya Athala 

Putri4, Hasna Zahra Wahyuni5, Abdul Rafi Ardiyanto6 

1-6 Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten, Indonesia 

email:  231110028.hafiz@uinbanten.ac.id 

 

Article Info : 

Received: 

27-12-2025 

Revised:  

10-01-2025 

Accepted: 

19-01-2026 

 

 

 

Abstract  
The development of artificial womb technology raises complex legal questions regarding the status 

of children born through such technology within the framework of Islamic family law in Indonesia. 

This study aims to analyze the legal position of children born from artificial womb technology by 

examining normative Islamic legal principles, national regulations, and contemporary legal 

interpretations. Employing a normative juridical approach, this research reviews statutory 

provisions, including the Compilation of Islamic Law, marriage law, and relevant constitutional 

court decisions, alongside scholarly works on Islamic bioethics and maqāṣid al-sharī‘ah. The 

findings indicate that although Indonesian law has not explicitly regulated artificial womb 

technology, children born through this method may obtain full legal recognition provided that 

genetic lineage and lawful parental intent can be clearly established. The application of maqāṣid 

al-sharī‘ah, particularly the protection of lineage, dignity, and property, supports the recognition 

of civil rights, inheritance rights, and parental responsibilities toward such children. This study 

concludes that legal reform is necessary to ensure legal certainty and child protection in response 

to advances in reproductive technology, while maintaining harmony between scientific progress 

and Islamic legal values. 

 

Keywords: Artificial Womb, Islamic Family Law, Child Legal Status, Maqāṣid Al-Sharī‘Ah, 

Inheritance Rights. 

Abstrak 

Perkembangan teknologi rahim buatan menimbulkan pertanyaan hukum yang kompleks terkait 

status anak-anak yang lahir melalui teknologi tersebut dalam kerangka hukum keluarga Islam di 

Indonesia. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis posisi hukum anak-anak yang lahir dari 

teknologi rahim buatan dengan mengkaji prinsip-prinsip hukum Islam yang normatif, peraturan 

nasional, dan tafsir hukum kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan yuridis normatif, 

penelitian ini meninjau ketentuan undang-undang, termasuk Kompilasi Hukum Islam, hukum 

perkawinan, dan putusan Mahkamah Konstitusi yang relevan, serta karya ilmiah tentang bioetika 

Islam dan maqāṣid al-sharī‘ah. Temuan menunjukkan bahwa meskipun hukum Indonesia belum 

secara eksplisit mengatur teknologi rahim buatan, anak-anak yang lahir melalui metode ini dapat 

memperoleh pengakuan hukum penuh asalkan garis keturunan genetik dan niat orang tua yang sah 

dapat dibuktikan dengan jelas. Penerapan maqāṣid al-sharī‘ah, khususnya perlindungan garis 

keturunan, martabat, dan harta benda, mendukung pengakuan hak-hak sipil, hak waris, dan 

tanggung jawab orang tua terhadap anak-anak tersebut. Studi ini menyimpulkan bahwa reformasi 

hukum diperlukan untuk memastikan kepastian hukum dan perlindungan anak sebagai respons 

terhadap kemajuan teknologi reproduksi, sambil menjaga harmoni antara kemajuan ilmiah dan 

nilai-nilai hukum Islam. 

 

Kata kunci: Teknologi Uterus Buatan,  Hukum Keluarga Islam, Status Hukum Anak, Maqāṣid Al-

Sharī‘Ah, Hak Waris. 

 
©2022 Authors.. This work is licensed under a  Creative Commons Attribution-Non Commercial 4.0 

International License. 

(https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/) 

https://scriptaintelektual.com/custodia
mailto:231110028.hafiz@uinbanten.ac.id


  Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry 

Vol 1 No 3 March 2026 

 

 

diposisikan secara hati-hati karena bersentuhan langsung dengan prinsip penjagaan nasab dan martabat 

manusia sebagaimana tercermin dalam maqasid al-shari’ah (Nur Aksa et al., 2025). Oleh karena itu, 

kehadiran uterus buatan menuntut kajian hukum Islam yang mendalam agar tidak menimbulkan 

kekosongan norma dalam pengaturan status anak. 

Hukum keluarga Islam di Indonesia selama ini telah mengatur status anak melalui kerangka 

normatif yang relatif mapan, terutama melalui Kompilasi Hukum Islam dan Undang-Undang 

Perkawinan. Pasal 99 Kompilasi Hukum Islam secara eksplisit mengaitkan status anak sah dengan 

perkawinan yang sah, sementara Pasal 43 ayat (1) Undang-Undang Perkawinan Tahun 1974 membatasi 

hubungan keperdataan anak luar kawin hanya dengan ibunya dan keluarga ibunya. Perubahan 

paradigma kemudian muncul melalui Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 yang 

membuka ruang pengakuan hubungan perdata anak dengan ayah biologisnya berdasarkan pembuktian 

ilmiah. Dinamika ini menunjukkan bahwa hukum keluarga Islam dan hukum positif di Indonesia 

bersifat responsif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan, meskipun belum secara spesifik 

menjangkau isu uterus buatan. 

Teknologi uterus buatan memiliki karakteristik yang berbeda dari bayi tabung maupun 

inseminasi buatan, karena tidak hanya melibatkan pembuahan di luar tubuh, tetapi juga keseluruhan 

proses gestasi yang terlepas dari rahim perempuan. Dalam kajian hukum Islam, diskursus tentang bayi 

tabung, embrio beku, dan surogasi telah banyak dibahas dengan berbagai pendekatan fikih dan yuridis 

(Hasanuddin & Ansori, 2024; Dewi & Raditya, 2025; Harahap et al., 2023). Namun, uterus buatan 

menghadirkan persoalan baru mengenai penentuan ibu secara hukum, mengingat tidak adanya 

perempuan yang menjalani proses kehamilan secara biologis. Situasi ini berpotensi menimbulkan 

ketidakjelasan nasab dan hak-hak anak apabila tidak dianalisis secara komprehensif dalam perspektif 

hukum keluarga Islam (Irsyadi, 2024). 

Isu nasab menjadi titik sentral dalam hukum keluarga Islam karena berkaitan langsung dengan 

hak waris, perwalian, dan status sosial anak dalam masyarakat. Berbagai penelitian menunjukkan 

bahwa perbedaan metode reproduksi berdampak pada perbedaan penetapan nasab dan hak waris, 

sebagaimana terlihat dalam kasus bayi tabung dengan konfigurasi orang tua biologis yang kompleks 

(Nafis & Nurani, 2024; Rahakbauw & Ahmad, 2024). Dalam konteks surogasi, perdebatan hukum 

Islam semakin menguat karena adanya pihak ketiga yang terlibat dalam proses kehamilan (M. Rifky 

Syahmanda et al., 2024; Harland, 2023). Uterus buatan berpotensi melampaui perdebatan tersebut 

karena sepenuhnya menghilangkan peran rahim perempuan sebagai subjek kehamilan. 

Dari sudut pandang etika Islam, penggunaan teknologi uterus buatan harus ditimbang 

berdasarkan prinsip kemaslahatan dan pencegahan mafsadat. Pendekatan maslahah mursalah dan sadd 

adz-dzari’ah sering digunakan dalam merespons teknologi reproduksi modern, termasuk bayi tabung 

dan surrogacy (Hidayati & Haidar, 2024). Kajian etis berbasis Al-Qur’an dan prinsip penciptaan 

manusia menekankan pentingnya menjaga kehormatan proses kelahiran dan keterhubungan biologis 

yang jelas (Ahmad & Aljahsh, 2024; Al-Faruq, 2025). Oleh karena itu, teknologi uterus buatan perlu 

dikaji tidak hanya dari sisi kebolehan teknis, tetapi juga implikasi hukumnya terhadap struktur keluarga 

Islam. 

Di Indonesia, regulasi yang secara eksplisit mengatur teknologi uterus buatan belum tersedia, 

sehingga rujukan hukum masih bertumpu pada pengaturan umum tentang anak, perkawinan, dan 

teknologi reproduksi. Studi tentang bayi tabung dalam hukum perdata dan hukum Islam menunjukkan 

adanya celah pengaturan yang berpotensi menimbulkan konflik norma ketika teknologi berkembang 

lebih cepat dibanding regulasi (Alam & Wildan, 2024; Mulyana, n.d.). Ketiadaan norma spesifik 

berisiko menimbulkan ketidakpastian hukum bagi anak yang dilahirkan melalui teknologi baru. Kondisi 

ini menegaskan urgensi kajian yuridis yang bersifat antisipatif dan sistematis. 

Penelitian hukum diperlukan untuk mengkaji kedudukan anak hasil teknologi uterus buatan 

dengan pendekatan normatif yang berpijak pada peraturan perundang-undangan dan doktrin hukum 

Islam. Metode penelitian hukum sebagaimana dikemukakan oleh Soerjono Soekanto menekankan 

pentingnya analisis norma, asas, dan sistematika hukum dalam menjawab persoalan baru yang muncul 

di masyarakat (Soekanto, 2019). Pendekatan ini relevan untuk menilai kesesuaian teknologi uterus 

buatan dengan prinsip hukum keluarga Islam di Indonesia. Melalui analisis tersebut, dapat dirumuskan 

konstruksi hukum yang memberikan kepastian dan perlindungan hak anak. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini menjadi penting untuk mengkaji secara mendalam 

kedudukan anak lahir dari teknologi uterus buatan dalam perspektif hukum keluarga Islam di Indonesia. 



  Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry 

Vol 1 No 3 March 2026 

 

 

Kajian ini diharapkan mampu menjembatani perkembangan teknologi reproduksi dengan nilai-nilai 

hukum Islam yang hidup dalam sistem hukum nasional. Selain itu, penelitian ini berkontribusi dalam 

pengembangan wacana hukum keluarga Islam yang adaptif terhadap kemajuan ilmu pengetahuan tanpa 

mengabaikan prinsip dasar syariat. Dengan demikian, hasil penelitian diharapkan dapat menjadi rujukan 

akademik dan normatif bagi pembuat kebijakan serta praktisi hukum di Indonesia. 

  

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan yuridis normatif yang berfokus pada pengkajian norma 

hukum tertulis serta prinsip-prinsip hukum keluarga Islam yang relevan dengan fenomena teknologi 

uterus buatan (artificial womb). Pendekatan ini dipilih karena hingga saat ini belum terdapat pengaturan 

eksplisit dalam hukum positif Indonesia yang mengatur kedudukan anak yang lahir melalui teknologi 

tersebut, sehingga diperlukan penelusuran sistematis terhadap sumber hukum normatif. Data penelitian 

diperoleh melalui studi kepustakaan dengan menelaah peraturan perundang-undangan, Kompilasi 

Hukum Islam (KHI), putusan pengadilan, fatwa Majelis Ulama Indonesia, serta literatur fikih dan kajian 

akademik terkait teknologi reproduksi modern. Selain itu, penelitian ini menggunakan pendekatan 

maqāṣid al-syarī‘ah sebagai pisau analisis untuk menilai kesesuaian teknologi uterus buatan dengan 

tujuan-tujuan syariat, khususnya perlindungan keturunan (hifẓ al-nasl) dan penjagaan kehormatan 

manusia (hifẓ al-‘ird), sehingga analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dengan memaparkan, 

menafsirkan, dan mengaitkan norma hukum yang ada guna merumuskan konstruksi hukum yang adil, 

proporsional, dan responsif terhadap perkembangan ilmu kedokteran modern. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Konstruksi Nasab Anak dalam Hukum Keluarga Islam dan Tantangannya terhadap Teknologi 

Uterus Buatan 

Nasab merupakan fondasi utama dalam hukum keluarga Islam karena menjadi dasar penentuan 

hubungan keperdataan antara anak dan orang tuanya, termasuk hak nafkah, perwalian, serta kewarisan 

sebagaimana ditegaskan dalam Pasal 99 Kompilasi Hukum Islam dan Instruksi Presiden Nomor 1 

Tahun 1991 tentang KHI. Konsep ini dibangun atas asumsi biologis dan legal yang menempatkan 

kelahiran anak dalam ikatan perkawinan sah sebagai prasyarat utama pengakuan status hukum anak. 

Perkembangan teknologi reproduksi modern, termasuk artificial womb, menantang asumsi tersebut 

karena memisahkan proses pembuahan, kehamilan, dan kelahiran dari mekanisme alamiah yang selama 

ini menjadi rujukan hukum Islam klasik (Hasanuddin & Ansori, 2024). Situasi ini menuntut pembacaan 

ulang norma nasab tanpa mengabaikan prinsip kehati-hatian syariat terhadap perlindungan keturunan 

(hifẓ al-nasl) sebagaimana dikembangkan dalam teori maqāṣid al-syarī‘ah (Auda, 2008). 

Hukum positif Indonesia juga menempatkan hubungan darah sebagai elemen utama dalam 

penentuan status anak, sebagaimana tercermin dalam Pasal 43 ayat (1) Undang-Undang Perkawinan 

Tahun 1974 yang semula membatasi hubungan perdata anak luar kawin hanya dengan ibunya. 

Perubahan signifikan terjadi setelah Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 yang 

membuka pengakuan hubungan perdata dengan ayah biologis berdasarkan pembuktian ilmiah. Putusan 

ini menunjukkan bahwa hukum nasional mulai mengakomodasi perkembangan sains dalam 

menentukan hubungan hukum keluarga. Dalam konteks teknologi uterus buatan, pendekatan serupa 

berpotensi digunakan untuk menilai hubungan nasab dengan menitikberatkan pada asal embrio dan 

ikatan perkawinan orang tua biologisnya (Rahakbauw & Ahmad, 2024). 

Diskursus hukum Islam mengenai teknologi reproduksi sebelumnya lebih banyak berkisar pada 

bayi tabung, inseminasi buatan, dan sewa rahim, yang masing-masing telah melahirkan perdebatan fikih 

yang kompleks. Fatwa Majelis Ulama Indonesia dan kajian perbandingan ulama menunjukkan 

kecenderungan kehati-hatian tinggi terhadap praktik yang melibatkan pihak ketiga dalam proses 

reproduksi (Anwar et al., 2022). Artificial womb memiliki karakteristik yang berbeda karena tidak 

melibatkan rahim perempuan lain, namun tetap memisahkan kehamilan dari tubuh ibu biologis. Oleh 

sebab itu, analogi hukum tidak dapat dilakukan secara sederhana tanpa memperhatikan perbedaan 

ontologis teknologi tersebut (Ahmad & Aljahsh, 2024). 

Sejumlah kajian etik Islam kontemporer menempatkan artificial womb sebagai wilayah abu-abu 

yang memerlukan pendekatan multidisipliner antara sains, fikih, dan hukum keluarga. Penelitian dalam 

bidang etika Qur’ani menekankan bahwa penciptaan dan pemeliharaan kehidupan manusia harus tetap 

menjaga prinsip kehormatan manusia dan tanggung jawab orang tua terhadap anak (AlJahsh, 2024). 



  Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry 

Vol 1 No 3 March 2026 

 

 

Dalam perspektif hukum keluarga Islam di Indonesia, prinsip tersebut relevan untuk memastikan bahwa 

anak yang lahir melalui teknologi tidak kehilangan kepastian status hukum. Ketiadaan pengaturan 

eksplisit dalam KHI membuka ruang interpretasi berbasis nilai dan tujuan hukum Islam (Hidayati & 

Haidar, 2024). 

Praktik-praktik teknologi reproduksi yang telah dikenal sebelumnya memberikan gambaran 

variasi pandangan hukum terhadap penentuan nasab anak. Bayi tabung dengan pasangan sah umumnya 

diterima, sedangkan sewa rahim secara dominan dinilai bertentangan dengan hukum Islam karena 

memutus kejelasan hubungan ibu dan anak (Harahap et al., 2023). Artificial womb berada di antara dua 

kutub tersebut karena tidak melibatkan perempuan lain sebagai pengandung. Oleh karena itu, analisis 

nasab dalam kasus ini lebih dekat pada diskursus bayi tabung daripada surrogacy, meskipun tetap 

menghadirkan problem baru terkait makna kehamilan itu sendiri (M. Rifky Syahmanda et al., 2024). 

 

Tabel 1. Perbandingan Model Teknologi Reproduksi dan Implikasinya terhadap Nasab Anak 

 

Jenis Teknologi 

Reproduksi 

Keterlibatan Pihak 

Ketiga 

Status Nasab dalam 

Hukum Islam 

Implikasi terhadap 

Hukum Keluarga 

Bayi tabung pasangan 

sah 
Tidak ada Diakui 

Nasab jelas, hak 

keperdataan penuh 

Sewa rahim 
Ada (rahim 

perempuan lain) 

Diperselisihkan / 

cenderung ditolak 

Konflik nasab dan 

kewarisan 

Inseminasi buatan 
Tergantung sumber 

sperma 
Bersyarat 

Bergantung keabsahan 

perkawinan 

Artificial womb 
Tidak ada rahim 

perempuan 
Belum diatur 

Memerlukan 

konstruksi hukum baru 

Sumber data: Diolah dari Hasanuddin & Ansori (2024); Harahap et al. (2023); Ahmad & Aljahsh 

(2024); Setiawan (2024); Nur Aksa et al. (2025). 

 

Tabel tersebut menunjukkan bahwa artificial womb memiliki posisi unik karena menghilangkan 

peran biologis kehamilan tanpa melibatkan pihak ketiga secara personal. Kondisi ini menimbulkan 

pertanyaan apakah kehamilan masih menjadi syarat esensial dalam penentuan nasab ataukah cukup 

ditentukan oleh asal embrio dan ikatan perkawinan orang tua. Beberapa kajian fikih menilai bahwa 

nasab dapat ditetapkan sepanjang tidak terjadi pencampuran benih dan tetap berada dalam perkawinan 

sah (Hasanuddin & Ansori, 2024). Pandangan ini memperkuat argumentasi bahwa teknologi tidak 

otomatis meniadakan keabsahan nasab selama prinsip dasar syariat terjaga (Auda, 2008). 

Hukum keluarga Islam di Indonesia selama ini menempatkan ibu sebagai pihak yang melahirkan 

anak, sebagaimana tercermin dalam Pasal 99 KHI yang mengaitkan status anak dengan kelahiran dari 

rahim istri sah. Artificial womb menggeser konsep tersebut karena kelahiran tidak lagi terjadi melalui 

rahim manusia. Perubahan ini menuntut reinterpretasi makna “melahirkan” dalam norma hukum agar 

tidak terjebak pada pembacaan literal yang berpotensi merugikan hak anak. Pendekatan maslahah 

menjadi relevan untuk menjaga kepastian hukum dan perlindungan anak (Purnama & Tanjung, 2024). 

Dari perspektif perlindungan anak, hukum Islam menempatkan kepentingan terbaik anak sebagai 

pertimbangan utama dalam setiap kebijakan keluarga. Penolakan terhadap status hukum anak semata-

mata karena metode kelahirannya berpotensi bertentangan dengan prinsip keadilan dan kemanusiaan 

yang dijunjung dalam syariat. Sejumlah penelitian menekankan bahwa anak tidak boleh menanggung 

konsekuensi hukum dari pilihan teknologi orang tuanya (Saputri & Syarofi, 2025). Prinsip ini sejalan 

dengan tujuan syariat dalam menjaga kehormatan dan masa depan generasi (Auda, 2008). 

Dalam praktik peradilan, penentuan status anak hasil teknologi reproduksi cenderung 

mempertimbangkan bukti ilmiah dan hubungan biologis yang dapat dipertanggungjawabkan. Putusan 

Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 menjadi preseden penting yang membuka ruang 

pembuktian nonkonvensional dalam hukum keluarga. Pendekatan tersebut dapat menjadi rujukan awal 

dalam merespons artificial womb meskipun konteksnya berbeda. Hal ini menunjukkan bahwa hukum 

keluarga bersifat dinamis dan responsif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan (Soekanto, 2019). 

Berdasarkan uraian tersebut, dapat dipahami bahwa kedudukan nasab anak hasil teknologi uterus 

buatan belum memiliki kepastian normatif dalam hukum keluarga Islam di Indonesia. Ketiadaan 

pengaturan eksplisit bukan berarti penolakan mutlak, melainkan menunjukkan perlunya konstruksi 



  Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry 

Vol 1 No 3 March 2026 

 

 

hukum baru yang berbasis prinsip syariat dan perlindungan anak. Analisis ini menegaskan pentingnya 

pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah untuk menjembatani perkembangan teknologi dan nilai hukum Islam.  

 

Kedudukan Keperdataan Anak Lahir dari Teknologi Uterus Buatan dalam Hukum Keluarga 

Islam di Indonesia 

Kedudukan keperdataan anak dalam hukum keluarga Islam tidak hanya ditentukan oleh kejelasan 

nasab, tetapi juga oleh pengakuan hak-hak turunan yang melekat sejak kelahiran, seperti hak 

pemeliharaan, perwalian, dan perlindungan hukum. Pasal 99 Kompilasi Hukum Islam menegaskan 

bahwa anak yang sah memperoleh hak keperdataan penuh dari kedua orang tuanya, yang selama ini 

diasosiasikan dengan proses kelahiran alami dari rahim istri sah. Teknologi uterus buatan menghadirkan 

persoalan baru karena kelahiran anak terjadi melalui sistem buatan, bukan melalui tubuh ibu biologis. 

Kondisi ini menuntut penafsiran ulang konsep keperdataan anak agar tidak terjebak pada pemahaman 

biologis semata, melainkan berorientasi pada kepentingan hukum anak itu sendiri (Purnama & Tanjung, 

2024). 

Dalam hukum positif Indonesia, kedudukan keperdataan anak mengalami perkembangan 

signifikan melalui Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 yang mengakui hubungan 

perdata anak dengan ayah biologis berdasarkan pembuktian ilmiah. Putusan ini menunjukkan bahwa 

hukum keluarga tidak sepenuhnya menutup diri terhadap pendekatan ilmiah dalam menentukan relasi 

hukum. Prinsip tersebut relevan untuk diterapkan pada kasus artificial womb, mengingat teknologi ini 

sangat bergantung pada bukti medis dan rekam biologis embrio. Pendekatan pembuktian ilmiah menjadi 

instrumen penting untuk menjamin kepastian hukum anak yang lahir melalui teknologi reproduksi 

modern (Rahakbauw & Ahmad, 2024). 

Hak keperdataan anak dalam perspektif hukum Islam juga mencakup hak perlindungan dari 

stigma sosial dan ketidakpastian status hukum. Sejumlah kajian fikih kontemporer menegaskan bahwa 

anak tidak boleh menanggung konsekuensi hukum dari pilihan teknologi reproduksi yang dilakukan 

oleh orang tuanya (Nur Aksa et al., 2025). Prinsip ini sejalan dengan nilai keadilan substantif yang 

menjadi roh pembaruan hukum Islam di Indonesia. Oleh karena itu, pengaturan mengenai anak hasil 

uterus buatan harus diarahkan pada perlindungan hak anak, bukan pada penghukuman moral terhadap 

metode kelahirannya (Hidayati & Haidar, 2024). 

Persoalan perwalian menjadi isu keperdataan yang tidak kalah penting dalam konteks teknologi 

uterus buatan. Dalam hukum keluarga Islam, perwalian umumnya dilekatkan pada ayah sebagai wali 

nasab apabila anak dinyatakan sah. Ketidakjelasan status hukum anak berpotensi menimbulkan 

kekosongan hukum dalam penetapan wali, khususnya pada aspek pernikahan anak di masa depan. Oleh 

sebab itu, kepastian status keperdataan anak sejak awal menjadi prasyarat utama untuk menjamin 

keberlanjutan hak-hak hukum tersebut (Hasanuddin & Ansori, 2024). 

Dalam praktik hukum perdata, teknologi bayi tabung telah lebih dahulu memunculkan diskursus 

mengenai keabsahan hak keperdataan anak. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa anak hasil bayi 

tabung dari pasangan sah diakui memiliki hak keperdataan penuh, termasuk hak perwalian dan 

perlindungan hukum (Alam & Wildan, 2024). Artificial womb memiliki kesamaan dalam aspek asal 

embrio, meskipun berbeda dalam proses kehamilan. Oleh karena itu, pendekatan analogis secara hati-

hati dapat digunakan untuk memperkuat argumentasi pengakuan hak keperdataan anak hasil uterus 

buatan (Mulyana, 2024): 

 

Tabel 2. Hak Keperdataan Anak Berdasarkan Metode Reproduksi dalam Perspektif Hukum 

Islam dan Hukum Positif 

 

Metode Reproduksi 
Pengakuan Hak 

Keperdataan 
Perwalian 

Perlindungan 

Hukum Anak 

Kelahiran alami Penuh 
Ayah sebagai wali 

nasab 
Dijamin 

Bayi tabung pasangan 

sah 
Penuh 

Ayah sebagai wali 

nasab 
Dijamin 

Sewa rahim Diperselisihkan Tidak pasti Rentan konflik 

Artificial womb Belum diatur 
Memerlukan 

penetapan hukum 

Bergantung konstruksi 

hukum 



  Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry 

Vol 1 No 3 March 2026 

 

 

Sumber data: Diolah dari Alam & Wildan (2024); Harahap et al. (2023); Hasanuddin & Ansori 

(2024); Rahakbauw & Ahmad (2024); Nur Aksa et al. (2025). 

 

Tabel tersebut menunjukkan bahwa ketidakjelasan pengaturan artificial womb bukan disebabkan 

oleh ketiadaan prinsip hukum, melainkan oleh belum adanya konstruksi normatif yang secara khusus 

mengaturnya. Dalam perspektif maqāṣid al-syarī‘ah, kondisi ini harus direspon dengan pendekatan 

yang menempatkan perlindungan anak sebagai prioritas utama. Jasser Auda menekankan bahwa 

maqāṣid berfungsi sebagai kerangka evaluatif untuk memastikan bahwa hukum tetap adaptif terhadap 

perubahan sosial dan teknologi (Auda, 2008). Pendekatan ini relevan untuk memastikan bahwa hak 

keperdataan anak tidak tereduksi oleh kekosongan regulasi. 

Kajian etika Islam terhadap artificial womb menyoroti pentingnya tanggung jawab orang tua 

terhadap anak, terlepas dari metode kelahirannya. Prinsip tanggung jawab ini mencakup kewajiban 

pemeliharaan, pendidikan, dan perlindungan hukum yang harus dijamin sejak anak lahir (Ahmad & 

Aljahsh, 2024). Dalam hukum keluarga Islam Indonesia, tanggung jawab tersebut memiliki implikasi 

keperdataan yang luas. Pengabaian terhadap tanggung jawab ini berpotensi melahirkan ketidakadilan 

struktural bagi anak (AlJahsh, 2024). 

Isu embrio beku dan perjanjian penyimpanan embrio juga memberikan pelajaran penting bagi 

konstruksi hukum artificial womb. Penelitian mengenai status hukum embrio menunjukkan bahwa 

perjanjian orang tua memiliki implikasi langsung terhadap hak anak di masa depan (Dewi & Raditya, 

2025). Hal ini menunjukkan bahwa aspek kontraktual dan administratif dalam teknologi reproduksi 

tidak dapat dilepaskan dari perlindungan hak anak. Artificial womb memerlukan pengaturan serupa 

untuk mencegah sengketa keperdataan di kemudian hari (Nafis & Nurani, 2024). 

Dalam perspektif fikih waris, pengakuan hak keperdataan anak menjadi prasyarat utama untuk 

memperoleh hak-hak turunan lainnya. Sejumlah penelitian menegaskan bahwa ketidakjelasan status 

keperdataan anak berimplikasi langsung pada hilangnya akses terhadap hak waris dan perlindungan 

ekonomi (Irsyadi, 2024; Ulum, 2023). Meskipun isu kewarisan akan dibahas lebih lanjut pada sub 

bahasan berikutnya, penguatan kedudukan keperdataan sejak awal menjadi fondasi yang tidak dapat 

diabaikan. Hal ini menegaskan keterkaitan erat antara status hukum anak dan jaminan keadilan sosial 

dalam keluarga (Harland, 2023). 

Berdasarkan uraian tersebut, kedudukan keperdataan anak hasil teknologi uterus buatan dalam 

hukum keluarga Islam Indonesia masih berada pada tahap konstruksi normatif. Ketiadaan pengaturan 

eksplisit tidak dapat dijadikan alasan untuk menafikan hak-hak dasar anak. Pendekatan hukum Islam 

yang berorientasi pada perlindungan, keadilan, dan kepastian hukum memberikan dasar kuat untuk 

pengakuan hak keperdataan anak secara penuh.  

 

Implikasi Kewarisan dan Tanggung Jawab Hukum Orang Tua terhadap Anak Lahir dari 

Teknologi Uterus Buatan 

Kewarisan merupakan konsekuensi hukum lanjutan yang tidak terpisahkan dari pengakuan status 

anak dalam hukum keluarga Islam. Hak waris tidak hanya berkaitan dengan distribusi harta, tetapi juga 

mencerminkan pengakuan penuh atas kedudukan anak dalam struktur keluarga. Dalam sistem hukum 

Islam Indonesia, pengaturan kewarisan bertumpu pada kejelasan hubungan hukum antara anak dan 

orang tua sebagaimana diatur dalam Kompilasi Hukum Islam. Kehadiran teknologi uterus buatan 

menimbulkan tantangan baru karena proses kelahiran tidak mengikuti mekanisme biologis yang selama 

ini menjadi dasar penetapan ahli waris (Irsyadi, 2024). 

Pasal 99 Kompilasi Hukum Islam mengaitkan status anak sah dengan hubungan perkawinan yang 

sah, yang secara implisit berpengaruh terhadap hak kewarisan. Ketentuan ini selama ini diterapkan pada 

kelahiran alami maupun bayi tabung dari pasangan suami istri yang sah. Artificial womb memunculkan 

pertanyaan mengenai kesinambungan hubungan hukum tersebut ketika proses gestasi tidak berlangsung 

dalam rahim ibu. Ketidakjelasan ini berpotensi menempatkan anak pada posisi rentan dalam pembagian 

warisan jika tidak ada penafsiran hukum yang progresif (Ulum, 2023). 

Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 memberikan landasan penting bagi 

perluasan makna hubungan keperdataan anak dengan orang tua berdasarkan pembuktian ilmiah. Prinsip 

ini menunjukkan bahwa hukum Indonesia telah membuka ruang bagi pendekatan ilmiah dalam 

menentukan relasi hukum keluarga. Dalam konteks artificial womb, bukti genetis dan rekam medis 

embrio dapat dijadikan dasar untuk memastikan hubungan kewarisan. Pendekatan ini sejalan dengan 



  Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry 

Vol 1 No 3 March 2026 

 

 

arah perlindungan hak anak yang menjadi prioritas dalam hukum keluarga modern (Rahakbauw & 

Ahmad, 2024). 

Dalam fikih Islam, hak waris anak sangat bergantung pada penetapan nasab yang sah, namun 

tujuan utama dari sistem kewarisan adalah menjamin keadilan distribusi dan perlindungan ekonomi 

keluarga. Sejumlah kajian fikih kontemporer menegaskan bahwa anak tidak boleh kehilangan hak waris 

akibat kompleksitas teknologi reproduksi yang berada di luar kendalinya (Setiawan, 2024). Prinsip ini 

menunjukkan bahwa maqāṣid al-syarī‘ah memainkan peran penting dalam membaca ulang ketentuan 

kewarisan. Perlindungan terhadap hifẓ al-nasl dan hifẓ al-māl menjadi dasar argumentasi pengakuan 

hak waris anak hasil teknologi reproduksi modern (Auda, 2008). 

Kajian mengenai kewarisan anak hasil bayi tabung dan inseminasi buatan memberikan preseden 

penting bagi pembahasan artificial womb. Penelitian menunjukkan bahwa anak hasil teknologi tersebut 

tetap diposisikan sebagai ahli waris sah apabila berasal dari pasangan suami istri yang sah secara hukum 

(Nafis & Nurani, 2024). Perbedaan metode kehamilan tidak menghapus hubungan hukum antara anak 

dan orang tua. Pendekatan ini dapat dijadikan rujukan normatif dalam membangun konstruksi 

kewarisan anak hasil uterus buatan (Hasanuddin & Ansori, 2024): 

 

Tabel 3. Implikasi Kewarisan Anak Berdasarkan Metode Reproduksi 

 

Metode Reproduksi Status Ahli Waris Dasar Penetapan Potensi Sengketa 

Kelahiran alami Ahli waris penuh 
Nasab dan perkawinan 

sah 
Rendah 

Bayi tabung pasangan 

sah 
Ahli waris penuh 

Genetik dan 

perkawinan sah 
Rendah 

Sewa rahim Diperdebatkan 
Fatwa dan interpretasi 

hukum 
Tinggi 

Artificial womb Belum diatur 
Genetik dan 

pembuktian ilmiah 
Potensial 

Sumber data: Diolah dari Irsyadi (2024); Ulum (2023); Harland (2023); Nafis & Nurani (2024); 

Setiawan (2024). 

 

Tabel tersebut menunjukkan bahwa artificial womb berada pada posisi hukum yang paling 

membutuhkan kepastian normatif terkait kewarisan. Ketidakjelasan regulasi membuka peluang 

terjadinya sengketa keluarga dan ketimpangan perlindungan hukum bagi anak. Dalam perspektif hukum 

Islam, kondisi ini bertentangan dengan tujuan syariat yang menekankan keadilan dan kepastian hukum. 

Oleh sebab itu, konstruksi hukum kewarisan anak hasil uterus buatan perlu dirumuskan secara eksplisit 

melalui pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah (Auda, 2008). 

Selain kewarisan, tanggung jawab hukum orang tua terhadap anak merupakan aspek fundamental 

dalam hukum keluarga Islam. Tanggung jawab ini mencakup pemeliharaan, nafkah, pendidikan, dan 

perlindungan hak anak hingga dewasa. Teknologi uterus buatan tidak menghapus kewajiban tersebut 

karena hubungan genetik dan kehendak orang tua tetap menjadi dasar kelahiran anak. Sejumlah kajian 

etika Islam menegaskan bahwa orang tua tetap memikul tanggung jawab penuh atas konsekuensi 

teknologi reproduksi yang dipilihnya (Ahmad & Aljahsh, 2024). 

Dalam hukum positif Indonesia, kewajiban orang tua terhadap anak diatur secara tegas dalam 

Undang-Undang Perkawinan Tahun 1974. Ketentuan Pasal 43 ayat (1) menunjukkan bahwa hukum 

nasional semakin menekankan perlindungan hak anak tanpa diskriminasi. Prinsip ini dapat dijadikan 

pijakan untuk memperkuat tanggung jawab orang tua terhadap anak hasil uterus buatan. Pendekatan ini 

sejalan dengan semangat perlindungan anak yang berkembang dalam hukum keluarga Islam 

kontemporer (Purnama & Tanjung, 2024). 

Pengalaman hukum mengenai sengketa embrio beku dan perjanjian reproduksi menunjukkan 

pentingnya kejelasan tanggung jawab orang tua sejak awal. Penelitian menunjukkan bahwa ketiadaan 

pengaturan yang tegas sering kali berdampak pada terabaikannya hak anak (Dewi & Raditya, 2025). 

Artificial womb memerlukan kerangka hukum serupa yang mengatur hak dan kewajiban orang tua 

secara komprehensif. Tanpa kejelasan ini, anak berisiko menjadi subjek hukum yang lemah dalam relasi 

keluarga (Harahap et al., 2023). 



  Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry 

Vol 1 No 3 March 2026 

 

 

Berdasarkan uraian tersebut, implikasi kewarisan dan tanggung jawab hukum orang tua terhadap 

anak hasil teknologi uterus buatan memerlukan pembaruan konstruksi hukum keluarga Islam di 

Indonesia. Pengakuan hak waris dan penegasan tanggung jawab orang tua harus ditempatkan sebagai 

prioritas utama demi perlindungan anak. Pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah memberikan dasar normatif 

yang kuat untuk menjawab tantangan teknologi reproduksi modern. 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan analisis yuridis terhadap hukum keluarga Islam dan hukum positif di Indonesia, 

dapat disimpulkan bahwa anak yang lahir melalui teknologi uterus buatan berpotensi memperoleh 

kedudukan hukum yang setara dengan anak sah sepanjang dapat dibuktikan adanya hubungan genetik 

dan kehendak orang tua yang terikat dalam perkawinan yang sah. Ketiadaan pengaturan eksplisit 

mengenai artificial womb dalam Kompilasi Hukum Islam dan Undang-Undang Perkawinan 

menimbulkan ruang tafsir yang harus diisi melalui pendekatan progresif berbasis perlindungan hak 

anak, pembuktian ilmiah, serta prinsip keadilan. Pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah memberikan landasan 

normatif yang kuat untuk menjamin perlindungan nasab, hak keperdataan, kewarisan, dan tanggung 

jawab orang tua terhadap anak hasil teknologi tersebut. Pembaruan konstruksi hukum keluarga Islam 

di Indonesia menjadi kebutuhan mendesak agar mampu merespons perkembangan bioteknologi 

reproduksi secara adil, adaptif, dan berorientasi pada kepentingan terbaik bagi anak. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Ahmad, Muhammad, and Ibrahim Aljahsh. “Heliyon Science and Islamic Ethics : Navigating Artificial 

Womb Technology through Quranic Principles.” Heliyon 10, no. 17 (2024): e36793. 

https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e36793.  

Alam, A. R. N., & Wildan, M. (2024). Dampak Hukum Proses Bayi Tabung Dalam Perspektif Hukum 

Perdata. Pancasakti Law Journal (PLJ), 2(1), 117-126. https://doi.org/10.24905/plj.v2i1.63 

AlJahsh, Muhammad Ahmad Ibrahim. “Science and Islamic Ethics: Navigating Artificial Womb 

Technology through Quranic Principles.” Heliyon 10, no. 17 (2024): e36793. 

https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e36793.  

Anwar, W. A., Abdillah, F., & Patampari, A. S. (2022). Fatwah study of Indonesian ulema council and 

Saudi Ulama on IVF embryos (Comparative analysis). MARITAL_HKI, 21-36. 
https://doi.org/10.35905/marital_hki.v1i1.3241 

Auda, J. (2008). Maqasid al-shariah as philosophy of Islamic law. London: International Institute of 

Islamic Thought. 

Dewi, N. P. K., & Raditya, I. B. Y. (2025). Status Hukum Embrio Beku Dalam Perjanjian Simpan: 

Tinjauan Hukum Perdata Saat Terjadi Perceraian. Jurnal Media Akademik (JMA), 3(10). 
https://doi.org/10.62281/7y4d2x50 

Harahap, Y. R. S., Bakar, A., & Hakimah, N. (2023). Hukum Menyewakan Rahim Menurut Majelis 

Ulama Indonesia (Mui) Kalimantan Barat:-. Al-Aqad, 3(2), 430-436. https://doi.org/10.24260/al-

aqad.v3i2.945 

Harland, S. R. (2023). Hak Waris Anak Hasil Surogasi Menurut Peraturan Perundang–Undangan di 

Indonesia. Journal Evidence Of Law, 2(3), 17-23. https://doi.org/10.59066/jel.v2i3.468 

Hasanuddin, A., & Ansori, M. (2024). Nasab Bayi Tabung dalam Perspektif Agama Islam; Tinjauan 

Hukum. Istidal: Jurnal Studi Hukum Islam, 11(1), 41-51. 
https://doi.org/10.34001/ijshi.v11i1.6470 

Hidayati, S. N., & Haidar, A. (2024). Aplikasi Maslahah Mursalah dan Sadd Adz-dzari'ah dalam 

Kebijakan Bayi Tabung: Tantangan Pembaharuan Hukum Islam di Indonesia. Istidal: Jurnal 

Studi Hukum Islam, 11(2), 144-163. https://doi.org/10.34001/ijshi.v11i2.6696 

Hukum, Jurnal, and Ekonomi Syariah. “Al-Faruq” 4, no. 1 (2025). https://doi.org/10.58518/al-

faruq.v4i1.3394.  

Indonesia, Republik. “Presiden Republik Indonesia,” 1991. “Kompilasi Hukum Islam,” 2021. 

Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 Tentang Kompilasi Hukum Islam. 

Irsyadi, T. (2024). Ketentuan Hak Waris Anak Hasil Bayi Tabung Dalam Perspektif Fikih 

Syafi’i. Jeulame: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 3(2), 77-91. 
https://doi.org/10.47766/jeulame.v3i2.3268 

https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e36793
https://doi.org/10.24905/plj.v2i1.63
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e36793
https://doi.org/10.35905/marital_hki.v1i1.3241
https://doi.org/10.62281/7y4d2x50
https://doi.org/10.24260/al-aqad.v3i2.945
https://doi.org/10.24260/al-aqad.v3i2.945
https://doi.org/10.59066/jel.v2i3.468
https://doi.org/10.34001/ijshi.v11i1.6470
https://doi.org/10.34001/ijshi.v11i2.6696
https://doi.org/10.58518/al-faruq.v4i1.3394
https://doi.org/10.58518/al-faruq.v4i1.3394
https://doi.org/10.47766/jeulame.v3i2.3268


  Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry 

Vol 1 No 3 March 2026 

 

 

M. Rifky Syahmanda, Muhammad Wijdan Wiradibrata, and Ghifari Muttaqien Dermawan Pramono. 

“Gestational Surrogacy Dalam Islam Dan Implikasi Hukum Syariah.” Ikhlas : Jurnal Ilmiah 

Pendidikan Islam 1, no. 4 (2024): 163–72. https://doi.org/10.61132/ikhlas.v1i4.145.  

Mulyana, H. Pertentangan Bayi Tabung Berdasarkan Filsafat, Hukum Dan Hukum Islam Opposition 

To Tube Babies Based On Philosophy, Islamic Law And Jurisdiction. 
Https://Doi.Org/10.1234/Jphgalunggung.V1i2.30 

Nafis, F. A., & Nurani, J. (2024). Analisis Bayi Tabung Kedudukan Waris Anak Hasil Dari Bayi Tabung 

Dengan Tiga Orang Tua Biologis Perspektif Hukum Islam Dan Positif. Jurnal Hukum Dan 

Keadilan, 28-41. Https://Doi.Org/10.55499/Judiciary.V13i1.233 

Nur Aksa, Fauzah, Herinawati, Muhammad Tahmid, And Siska Mona Widia. “Tinjauan Hukum Islam 

Terhadap Teknologi Bayi Tabung Dan Surrogacy: Kajian Normatif Berdasarkan Maqasid Al-

Syari’ah.” Palita: Journal Of Social Religion Research 10, No. 1 (2025): 51–62. 

Https://Doi.Org/10.24256/Pal.V10i1.6537.  

Pasal 43 Ayat Ayat (1) Undang-Undang Perkawinan Tahun 1974. 

Pasal 99 Kompilasi Hukum Islam (Khi) 

Purnama, Deni, And Dhiauddin Tanjung. “Islam Dan Perlindungan Hak Anak : Tinjauan Fikih

 Terhadap,” No. June (2024): 41–52. Https://Doi.Org/10.30868/Am.V12i01.6545.  

Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/ Puu- Viii/ 2010, 1–45. 

Rahakbauw, F. P., & Ahmad, M. J. (2024). Kedudukan Hukum Dan Hak Waris Anak Hasil Inseminasi 

Buatan Di Indonesia. Journal Evidence Of Law, 3(3), 292-301. 
Https://Doi.Org/10.59066/Jel.V3i3.771 

Rahakbauw, Frets Paulus, And Moh Jufri Ahmad. “Kedudukan Hukum Dan Hak Waris Anak Hasil 

Inseminasi Buatan Di Indonesia.” Journal Evidence Of Law 3, No. 3 (2024): 292–301. 

Https://Doi.Org/10.59066/Jel.V3i3.771.  

Saputri, E., & Syarofi, A. (2025). Status Nasab Dan Kewarisan Anak Hasil Sewa Rahim Perpektif Fatwa 

Majelis Ulama Indonesia Dan Kompilasi Hukum Islam. The Republic: Journal Of Constitutional 

Law, 3(1), 7-16. Https://Doi.Org/10.55352/Htn.V3i1.1705 

Setiawan, D. (2024). Status Nasab Anak Hasil Sewa Rahim Dalam Perspektif Maqashid 

Syariah. Innovative: Journal Of Social Science Research, 4(4), 10197-10210. 
Https://Doi.Org/10.31004/Innovative.V4i4.14399 

Soekanto, Soerjono. “Pengantar Penelitian Hukum.” (Jakarta: Ui Press, 2019), Hlm., 2019.. 

Ulum, M. B. (2023). Kewarisan Anak Hasil Sewa Rahim Di Indonesia Ditinjau Dari Aspek 

Nasab. Unes Law Review, 6(2), 7521-7531. Https://Doi.Org/10.31933/Unesrev.V6i2.1622 

 

 

https://doi.org/10.61132/ikhlas.v1i4.145
https://doi.org/10.1234/jphgalunggung.v1i2.30
https://doi.org/10.55499/judiciary.v13i1.233
https://doi.org/10.24256/pal.v10i1.6537
https://doi.org/10.30868/am.v12i01.6545
https://doi.org/10.59066/jel.v3i3.771
https://doi.org/10.59066/jel.v3i3.771
https://doi.org/10.55352/htn.v3i1.1705
https://doi.org/10.31004/innovative.v4i4.14399
https://doi.org/10.31933/unesrev.v6i2.1622

