Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic
Inquiry

Vol 1 No 3 March 2026, Hal 126-134
ISSN: 3123-2116 (Print) ISSN: 3123-2108 (Electronic)
Open Access: https://scriptaintelektual.com/custodia

Kedudukan Anak Lahir dari Teknologi Uterus Buatan dalam Perspektif
Hukum Keluarga Islam di Indonesia

Hafiz Gilman Abdul Aziz"", Uswatun Hasanah?, Ghulam Ahmad Surya Negara3, Argiya Athala
Putri‘, Hasna Zahra Wahyuni®, Abdul Rafi Ardiyanto®

16 Universitas Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin Banten, Indonesia
email: 231110028.hafiz@uinbanten.ac.id

Article Info : Abstract
Received:

The development of artificial womb technology raises complex legal questions regarding the status

27'1,2'2025 of children born through such technology within the framework of Islamic family law in Indonesia.
Revised: This study aims to analyze the legal position of children born from artificial womb technology by
10-01-2025 examining normative Islamic legal principles, national regulations, and contemporary legal
?9CC()61pt2€(()126 interpretations. Employing a normative juridical approach, this research reviews statutory

provisions, including the Compilation of Islamic Law, marriage law, and relevant constitutional
court decisions, alongside scholarly works on Islamic bioethics and maqasid al-shari‘ah. The
findings indicate that although Indonesian law has not explicitly regulated artificial womb
technology, children born through this method may obtain full legal recognition provided that
genetic lineage and lawful parental intent can be clearly established. The application of maqasid
al-shari‘ah, particularly the protection of lineage, dignity, and property, supports the recognition
of civil rights, inheritance rights, and parental responsibilities toward such children. This study
concludes that legal reform is necessary to ensure legal certainty and child protection in response
to advances in reproductive technology, while maintaining harmony between scientific progress
and Islamic legal values.

Keywords: Artificial Womb, Islamic Family Law, Child Legal Status, Maqasid Al-Shari‘Ah,
Inheritance Rights.

Abstrak

Perkembangan teknologi rahim buatan menimbulkan pertanyaan hukum yang kompleks terkait
status anak-anak yang lahir melalui teknologi tersebut dalam kerangka hukum keluarga Islam di
Indonesia. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis posisi hukum anak-anak yang lahir dari
teknologi rahim buatan dengan mengkaji prinsip-prinsip hukum Islam yang normatif, peraturan
nasional, dan tafsir hukum kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan yuridis normatif,
penelitian ini meninjau ketentuan undang-undang, termasuk Kompilasi Hukum Islam, hukum
perkawinan, dan putusan Mahkamah Konstitusi yang relevan, serta karya ilmiah tentang bioetika
Islam dan maqasid al-shari‘ah. Temuan menunjukkan bahwa meskipun hukum Indonesia belum
secara eksplisit mengatur teknologi rahim buatan, anak-anak yang lahir melalui metode ini dapat
memperoleh pengakuan hukum penuh asalkan garis keturunan genetik dan niat orang tua yang sah
dapat dibuktikan dengan jelas. Penerapan magqasid al-shari‘ah, khususnya perlindungan garis
keturunan, martabat, dan harta benda, mendukung pengakuan hak-hak sipil, hak waris, dan
tanggung jawab orang tua terhadap anak-anak tersebut. Studi ini menyimpulkan bahwa reformasi
hukum diperlukan untuk memastikan kepastian hukum dan perlindungan anak sebagai respons
terhadap kemajuan teknologi reproduksi, sambil menjaga harmoni antara kemajuan ilmiah dan
nilai-nilai hukum Islam.

Kata kunci: Teknologi Uterus Buatan, Hukum Keluarga Islam, Status Hukum Anak, Maqasid Al-
Shari‘Ah, Hak Waris.

©2022 Authors.. This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non Commercial 4.0
International License.
BY: NG (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/)

PENDAHULUAN

Perkembangan teknologi reproduksi manusia mengalami akselerasi signifikan seiring kemajuan
ilmu biomedis, salah satunya melalui pengembangan teknologi uterus buatan (artificial womb) yang
memungkinkan embrio berkembang di luar rahim perempuan secara penuh. Inovasi ini menimbulkan
implikasi multidimensional, tidak hanya pada ranah medis dan etika, tetapi juga pada aspek hukum
keluarga dan keagamaan, khususnya terkait status keperdataan anak yang dilahirkan melalui teknologi
tersebut (Ahmad & Aljahsh, 2024; AlJahsh, 2024). Dalam perspektif Islam, teknologi reproduksi selalu



https://scriptaintelektual.com/custodia
mailto:231110028.hafiz@uinbanten.ac.id

Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

diposisikan secara hati-hati karena bersentuhan langsung dengan prinsip penjagaan nasab dan martabat
manusia sebagaimana tercermin dalam maqasid al-shari’ah (Nur Aksa et al., 2025). Oleh karena itu,
kehadiran uterus buatan menuntut kajian hukum Islam yang mendalam agar tidak menimbulkan
kekosongan norma dalam pengaturan status anak.

Hukum keluarga Islam di Indonesia selama ini telah mengatur status anak melalui kerangka
normatif yang relatif mapan, terutama melalui Kompilasi Hukum Islam dan Undang-Undang
Perkawinan. Pasal 99 Kompilasi Hukum Islam secara eksplisit mengaitkan status anak sah dengan
perkawinan yang sah, sementara Pasal 43 ayat (1) Undang-Undang Perkawinan Tahun 1974 membatasi
hubungan keperdataan anak luar kawin hanya dengan ibunya dan keluarga ibunya. Perubahan
paradigma kemudian muncul melalui Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 yang
membuka ruang pengakuan hubungan perdata anak dengan ayah biologisnya berdasarkan pembuktian
ilmiah. Dinamika ini menunjukkan bahwa hukum keluarga Islam dan hukum positif di Indonesia
bersifat responsif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan, meskipun belum secara spesifik
menjangkau isu uterus buatan.

Teknologi uterus buatan memiliki karakteristik yang berbeda dari bayi tabung maupun
inseminasi buatan, karena tidak hanya melibatkan pembuahan di luar tubuh, tetapi juga keseluruhan
proses gestasi yang terlepas dari rahim perempuan. Dalam kajian hukum Islam, diskursus tentang bayi
tabung, embrio beku, dan surogasi telah banyak dibahas dengan berbagai pendekatan fikih dan yuridis
(Hasanuddin & Ansori, 2024; Dewi & Raditya, 2025; Harahap et al., 2023). Namun, uterus buatan
menghadirkan persoalan baru mengenai penentuan ibu secara hukum, mengingat tidak adanya
perempuan yang menjalani proses kehamilan secara biologis. Situasi ini berpotensi menimbulkan
ketidakjelasan nasab dan hak-hak anak apabila tidak dianalisis secara komprehensif dalam perspektif
hukum keluarga Islam (Irsyadi, 2024).

Isu nasab menjadi titik sentral dalam hukum keluarga Islam karena berkaitan langsung dengan
hak waris, perwalian, dan status sosial anak dalam masyarakat. Berbagai penelitian menunjukkan
bahwa perbedaan metode reproduksi berdampak pada perbedaan penetapan nasab dan hak waris,
sebagaimana terlihat dalam kasus bayi tabung dengan konfigurasi orang tua biologis yang kompleks
(Nafis & Nurani, 2024; Rahakbauw & Ahmad, 2024). Dalam konteks surogasi, perdebatan hukum
Islam semakin menguat karena adanya pihak ketiga yang terlibat dalam proses kehamilan (M. Rifky
Syahmanda et al., 2024; Harland, 2023). Uterus buatan berpotensi melampaui perdebatan tersebut
karena sepenuhnya menghilangkan peran rahim perempuan sebagai subjek kehamilan.

Dari sudut pandang etika Islam, penggunaan teknologi uterus buatan harus ditimbang
berdasarkan prinsip kemaslahatan dan pencegahan mafsadat. Pendekatan maslahah mursalah dan sadd
adz-dzari’ah sering digunakan dalam merespons teknologi reproduksi modern, termasuk bayi tabung
dan surrogacy (Hidayati & Haidar, 2024). Kajian etis berbasis Al-Qur’an dan prinsip penciptaan
manusia menekankan pentingnya menjaga kehormatan proses kelahiran dan keterhubungan biologis
yang jelas (Ahmad & Aljahsh, 2024; Al-Faruq, 2025). Oleh karena itu, teknologi uterus buatan perlu
dikaji tidak hanya dari sisi kebolehan teknis, tetapi juga implikasi hukumnya terhadap struktur keluarga
Islam.

Di Indonesia, regulasi yang secara eksplisit mengatur teknologi uterus buatan belum tersedia,
sehingga rujukan hukum masih bertumpu pada pengaturan umum tentang anak, perkawinan, dan
teknologi reproduksi. Studi tentang bayi tabung dalam hukum perdata dan hukum Islam menunjukkan
adanya celah pengaturan yang berpotensi menimbulkan konflik norma ketika teknologi berkembang
lebih cepat dibanding regulasi (Alam & Wildan, 2024; Mulyana, n.d.). Ketiadaan norma spesifik
berisiko menimbulkan ketidakpastian hukum bagi anak yang dilahirkan melalui teknologi baru. Kondisi
ini menegaskan urgensi kajian yuridis yang bersifat antisipatif dan sistematis.

Penelitian hukum diperlukan untuk mengkaji kedudukan anak hasil teknologi uterus buatan
dengan pendekatan normatif yang berpijak pada peraturan perundang-undangan dan doktrin hukum
Islam. Metode penelitian hukum sebagaimana dikemukakan oleh Soerjono Soekanto menekankan
pentingnya analisis norma, asas, dan sistematika hukum dalam menjawab persoalan baru yang muncul
di masyarakat (Soekanto, 2019). Pendekatan ini relevan untuk menilai kesesuaian teknologi uterus
buatan dengan prinsip hukum keluarga Islam di Indonesia. Melalui analisis tersebut, dapat dirumuskan
konstruksi hukum yang memberikan kepastian dan perlindungan hak anak.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini menjadi penting untuk mengkaji secara mendalam
kedudukan anak lahir dari teknologi uterus buatan dalam perspektif hukum keluarga Islam di Indonesia.



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

Kajian ini diharapkan mampu menjembatani perkembangan teknologi reproduksi dengan nilai-nilai
hukum Islam yang hidup dalam sistem hukum nasional. Selain itu, penelitian ini berkontribusi dalam
pengembangan wacana hukum keluarga Islam yang adaptif terhadap kemajuan ilmu pengetahuan tanpa
mengabaikan prinsip dasar syariat. Dengan demikian, hasil penelitian diharapkan dapat menjadi rujukan
akademik dan normatif bagi pembuat kebijakan serta praktisi hukum di Indonesia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan yuridis normatif yang berfokus pada pengkajian norma
hukum tertulis serta prinsip-prinsip hukum keluarga Islam yang relevan dengan fenomena teknologi
uterus buatan (artificial womb). Pendekatan ini dipilih karena hingga saat ini belum terdapat pengaturan
eksplisit dalam hukum positif Indonesia yang mengatur kedudukan anak yang lahir melalui teknologi
tersebut, sehingga diperlukan penelusuran sistematis terhadap sumber hukum normatif. Data penelitian
diperoleh melalui studi kepustakaan dengan menelaah peraturan perundang-undangan, Kompilasi
Hukum Islam (KHI), putusan pengadilan, fatwa Majelis Ulama Indonesia, serta literatur fikih dan kajian
akademik terkait teknologi reproduksi modern. Selain itu, penelitian ini menggunakan pendekatan
magqasid al-syari‘ah sebagai pisau analisis untuk menilai kesesuaian teknologi uterus buatan dengan
tujuan-tujuan syariat, khususnya perlindungan keturunan (hifz al-nasl) dan penjagaan kehormatan
manusia (hifz al-‘ird), sehingga analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dengan memaparkan,
menafsirkan, dan mengaitkan norma hukum yang ada guna merumuskan konstruksi hukum yang adil,
proporsional, dan responsif terhadap perkembangan ilmu kedokteran modern.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konstruksi Nasab Anak dalam Hukum Keluarga Islam dan Tantangannya terhadap Teknologi
Uterus Buatan

Nasab merupakan fondasi utama dalam hukum keluarga Islam karena menjadi dasar penentuan
hubungan keperdataan antara anak dan orang tuanya, termasuk hak nafkah, perwalian, serta kewarisan
sebagaimana ditegaskan dalam Pasal 99 Kompilasi Hukum Islam dan Instruksi Presiden Nomor 1
Tahun 1991 tentang KHI. Konsep ini dibangun atas asumsi biologis dan legal yang menempatkan
kelahiran anak dalam ikatan perkawinan sah sebagai prasyarat utama pengakuan status hukum anak.
Perkembangan teknologi reproduksi modern, termasuk artificial womb, menantang asumsi tersebut
karena memisahkan proses pembuahan, kehamilan, dan kelahiran dari mekanisme alamiah yang selama
ini menjadi rujukan hukum Islam klasik (Hasanuddin & Ansori, 2024). Situasi ini menuntut pembacaan
ulang norma nasab tanpa mengabaikan prinsip kehati-hatian syariat terhadap perlindungan keturunan
(hifz al-nasl) sebagaimana dikembangkan dalam teori maqasid al-syari‘ah (Auda, 2008).

Hukum positif Indonesia juga menempatkan hubungan darah sebagai elemen utama dalam
penentuan status anak, sebagaimana tercermin dalam Pasal 43 ayat (1) Undang-Undang Perkawinan
Tahun 1974 yang semula membatasi hubungan perdata anak luar kawin hanya dengan ibunya.
Perubahan signifikan terjadi setelah Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 yang
membuka pengakuan hubungan perdata dengan ayah biologis berdasarkan pembuktian ilmiah. Putusan
ini menunjukkan bahwa hukum nasional mulai mengakomodasi perkembangan sains dalam
menentukan hubungan hukum keluarga. Dalam konteks teknologi uterus buatan, pendekatan serupa
berpotensi digunakan untuk menilai hubungan nasab dengan menitikberatkan pada asal embrio dan
ikatan perkawinan orang tua biologisnya (Rahakbauw & Ahmad, 2024).

Diskursus hukum Islam mengenai teknologi reproduksi sebelumnya lebih banyak berkisar pada
bayi tabung, inseminasi buatan, dan sewa rahim, yang masing-masing telah melahirkan perdebatan fikih
yang kompleks. Fatwa Majelis Ulama Indonesia dan kajian perbandingan ulama menunjukkan
kecenderungan kehati-hatian tinggi terhadap praktik yang melibatkan pihak ketiga dalam proses
reproduksi (Anwar et al., 2022). Artificial womb memiliki karakteristik yang berbeda karena tidak
melibatkan rahim perempuan lain, namun tetap memisahkan kehamilan dari tubuh ibu biologis. Oleh
sebab itu, analogi hukum tidak dapat dilakukan secara sederhana tanpa memperhatikan perbedaan
ontologis teknologi tersebut (Ahmad & Aljahsh, 2024).

Sejumlah kajian etik Islam kontemporer menempatkan artificial womb sebagai wilayah abu-abu
yang memerlukan pendekatan multidisipliner antara sains, fikih, dan hukum keluarga. Penelitian dalam
bidang etika Qur’ani menekankan bahwa penciptaan dan pemeliharaan kehidupan manusia harus tetap
menjaga prinsip kehormatan manusia dan tanggung jawab orang tua terhadap anak (AlJahsh, 2024).



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

Dalam perspektif hukum keluarga Islam di Indonesia, prinsip tersebut relevan untuk memastikan bahwa
anak yang lahir melalui teknologi tidak kehilangan kepastian status hukum. Ketiadaan pengaturan
eksplisit dalam KHI membuka ruang interpretasi berbasis nilai dan tujuan hukum Islam (Hidayati &
Haidar, 2024).

Praktik-praktik teknologi reproduksi yang telah dikenal sebelumnya memberikan gambaran
variasi pandangan hukum terhadap penentuan nasab anak. Bayi tabung dengan pasangan sah umumnya
diterima, sedangkan sewa rahim secara dominan dinilai bertentangan dengan hukum Islam karena
memutus kejelasan hubungan ibu dan anak (Harahap et al., 2023). Artificial womb berada di antara dua
kutub tersebut karena tidak melibatkan perempuan lain sebagai pengandung. Oleh karena itu, analisis
nasab dalam kasus ini lebih dekat pada diskursus bayi tabung daripada surrogacy, meskipun tetap
menghadirkan problem baru terkait makna kehamilan itu sendiri (M. Rifky Syahmanda et al., 2024).

Tabel 1. Perbandingan Model Teknologi Reproduksi dan Implikasinya terhadap Nasab Anak

Jenis Teknologi Keterlibatan Pihak Status Nasab dalam Implikasi terhadap
Reproduksi Ketiga Hukum Islam Hukum Keluarga
Bayi tabung pasangan Tidak ada Diakui Nasab jelas, hak
sah keperdataan penuh
. Ada (rahim Diperselisihkan / Konflik nasab dan
Sewa rahim . . .
perempuan lain) cenderung ditolak kewarisan
Inseminasi buatan Tergantung sumber Bersyarat Bergantung kpabsahan
sperma perkawinan
Artificial womb Tidak ada rahim Belum diatur Memerlukan
perempuan konstruksi hukum baru

Sumber data: Diolah dari Hasanuddin & Ansori (2024); Harahap et al. (2023); Ahmad & Aljahsh
(2024); Setiawan (2024); Nur Aksa et al. (2025).

Tabel tersebut menunjukkan bahwa artificial womb memiliki posisi unik karena menghilangkan
peran biologis kehamilan tanpa melibatkan pihak ketiga secara personal. Kondisi ini menimbulkan
pertanyaan apakah kehamilan masih menjadi syarat esensial dalam penentuan nasab ataukah cukup
ditentukan oleh asal embrio dan ikatan perkawinan orang tua. Beberapa kajian fikih menilai bahwa
nasab dapat ditetapkan sepanjang tidak terjadi pencampuran benih dan tetap berada dalam perkawinan
sah (Hasanuddin & Ansori, 2024). Pandangan ini memperkuat argumentasi bahwa teknologi tidak
otomatis meniadakan keabsahan nasab selama prinsip dasar syariat terjaga (Auda, 2008).

Hukum keluarga Islam di Indonesia selama ini menempatkan ibu sebagai pihak yang melahirkan
anak, sebagaimana tercermin dalam Pasal 99 KHI yang mengaitkan status anak dengan kelahiran dari
rahim istri sah. Artificial womb menggeser konsep tersebut karena kelahiran tidak lagi terjadi melalui
rahim manusia. Perubahan ini menuntut reinterpretasi makna “melahirkan” dalam norma hukum agar
tidak terjebak pada pembacaan literal yang berpotensi merugikan hak anak. Pendekatan maslahah
menjadi relevan untuk menjaga kepastian hukum dan perlindungan anak (Purnama & Tanjung, 2024).

Dari perspektif perlindungan anak, hukum Islam menempatkan kepentingan terbaik anak sebagai
pertimbangan utama dalam setiap kebijakan keluarga. Penolakan terhadap status hukum anak semata-
mata karena metode kelahirannya berpotensi bertentangan dengan prinsip keadilan dan kemanusiaan
yang dijunjung dalam syariat. Sejumlah penelitian menekankan bahwa anak tidak boleh menanggung
konsekuensi hukum dari pilihan teknologi orang tuanya (Saputri & Syarofi, 2025). Prinsip ini sejalan
dengan tujuan syariat dalam menjaga kehormatan dan masa depan generasi (Auda, 2008).

Dalam praktik peradilan, penentuan status anak hasil teknologi reproduksi cenderung
mempertimbangkan bukti ilmiah dan hubungan biologis yang dapat dipertanggungjawabkan. Putusan
Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 menjadi preseden penting yang membuka ruang
pembuktian nonkonvensional dalam hukum keluarga. Pendekatan tersebut dapat menjadi rujukan awal
dalam merespons artificial womb meskipun konteksnya berbeda. Hal ini menunjukkan bahwa hukum
keluarga bersifat dinamis dan responsif terhadap perkembangan ilmu pengetahuan (Soekanto, 2019).

Berdasarkan uraian tersebut, dapat dipahami bahwa kedudukan nasab anak hasil teknologi uterus
buatan belum memiliki kepastian normatif dalam hukum keluarga Islam di Indonesia. Ketiadaan
pengaturan eksplisit bukan berarti penolakan mutlak, melainkan menunjukkan perlunya konstruksi



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

hukum baru yang berbasis prinsip syariat dan perlindungan anak. Analisis ini menegaskan pentingnya
pendekatan maqasid al-syari‘ah untuk menjembatani perkembangan teknologi dan nilai hukum Islam.

Kedudukan Keperdataan Anak Lahir dari Teknologi Uterus Buatan dalam Hukum Keluarga
Islam di Indonesia

Kedudukan keperdataan anak dalam hukum keluarga Islam tidak hanya ditentukan oleh kejelasan
nasab, tetapi juga oleh pengakuan hak-hak turunan yang melekat sejak kelahiran, seperti hak
pemeliharaan, perwalian, dan perlindungan hukum. Pasal 99 Kompilasi Hukum Islam menegaskan
bahwa anak yang sah memperoleh hak keperdataan penuh dari kedua orang tuanya, yang selama ini
diasosiasikan dengan proses kelahiran alami dari rahim istri sah. Teknologi uterus buatan menghadirkan
persoalan baru karena kelahiran anak terjadi melalui sistem buatan, bukan melalui tubuh ibu biologis.
Kondisi ini menuntut penafsiran ulang konsep keperdataan anak agar tidak terjebak pada pemahaman
biologis semata, melainkan berorientasi pada kepentingan hukum anak itu sendiri (Purnama & Tanjung,
2024).

Dalam hukum positif Indonesia, kedudukan keperdataan anak mengalami perkembangan
signifikan melalui Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 yang mengakui hubungan
perdata anak dengan ayah biologis berdasarkan pembuktian ilmiah. Putusan ini menunjukkan bahwa
hukum keluarga tidak sepenuhnya menutup diri terhadap pendekatan ilmiah dalam menentukan relasi
hukum. Prinsip tersebut relevan untuk diterapkan pada kasus artificial womb, mengingat teknologi ini
sangat bergantung pada bukti medis dan rekam biologis embrio. Pendekatan pembuktian ilmiah menjadi
instrumen penting untuk menjamin kepastian hukum anak yang lahir melalui teknologi reproduksi
modern (Rahakbauw & Ahmad, 2024).

Hak keperdataan anak dalam perspektif hukum Islam juga mencakup hak perlindungan dari
stigma sosial dan ketidakpastian status hukum. Sejumlah kajian fikih kontemporer menegaskan bahwa
anak tidak boleh menanggung konsekuensi hukum dari pilihan teknologi reproduksi yang dilakukan
oleh orang tuanya (Nur Aksa et al., 2025). Prinsip ini sejalan dengan nilai keadilan substantif yang
menjadi roh pembaruan hukum Islam di Indonesia. Oleh karena itu, pengaturan mengenai anak hasil
uterus buatan harus diarahkan pada perlindungan hak anak, bukan pada penghukuman moral terhadap
metode kelahirannya (Hidayati & Haidar, 2024).

Persoalan perwalian menjadi isu keperdataan yang tidak kalah penting dalam konteks teknologi
uterus buatan. Dalam hukum keluarga Islam, perwalian umumnya dilekatkan pada ayah sebagai wali
nasab apabila anak dinyatakan sah. Ketidakjelasan status hukum anak berpotensi menimbulkan
kekosongan hukum dalam penetapan wali, khususnya pada aspek pernikahan anak di masa depan. Oleh
sebab itu, kepastian status keperdataan anak sejak awal menjadi prasyarat utama untuk menjamin
keberlanjutan hak-hak hukum tersebut (Hasanuddin & Ansori, 2024).

Dalam praktik hukum perdata, teknologi bayi tabung telah lebih dahulu memunculkan diskursus
mengenai keabsahan hak keperdataan anak. Sejumlah penelitian menunjukkan bahwa anak hasil bayi
tabung dari pasangan sah diakui memiliki hak keperdataan penuh, termasuk hak perwalian dan
perlindungan hukum (Alam & Wildan, 2024). Artificial womb memiliki kesamaan dalam aspek asal
embrio, meskipun berbeda dalam proses kehamilan. Oleh karena itu, pendekatan analogis secara hati-
hati dapat digunakan untuk memperkuat argumentasi pengakuan hak keperdataan anak hasil uterus
buatan (Mulyana, 2024):

Tabel 2. Hak Keperdataan Anak Berdasarkan Metode Reproduksi dalam Perspektif Hukum
Islam dan Hukum Positif

. Pengakuan Hak . Perlindungan
Metode Reproduksi Keperdataan Perwalian Hukum Anak
Kelahiran alami Penuh Ayah sebagai wali Dijamin
nasab
Bayi tabung pasangan Penuh Ayah sebagai wali Dijamin
sah nasab
Sewa rahim Diperselisihkan Tidak pasti Rentan konflik
Artificial womb Belum diatur Memerlukan Bergantung konstruksi

penetapan hukum hukum




Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

Sumber data: Diolah dari Alam & Wildan (2024); Harahap et al. (2023); Hasanuddin & Ansori
(2024); Rahakbauw & Ahmad (2024); Nur Aksa et al. (2025).

Tabel tersebut menunjukkan bahwa ketidakjelasan pengaturan artificial womb bukan disebabkan
oleh ketiadaan prinsip hukum, melainkan oleh belum adanya konstruksi normatif yang secara khusus
mengaturnya. Dalam perspektif maqasid al-syari‘ah, kondisi ini harus direspon dengan pendekatan
yang menempatkan perlindungan anak sebagai prioritas utama. Jasser Auda menekankan bahwa
magqasid berfungsi sebagai kerangka evaluatif untuk memastikan bahwa hukum tetap adaptif terhadap
perubahan sosial dan teknologi (Auda, 2008). Pendekatan ini relevan untuk memastikan bahwa hak
keperdataan anak tidak tereduksi oleh kekosongan regulasi.

Kajian etika Islam terhadap artificial womb menyoroti pentingnya tanggung jawab orang tua
terhadap anak, terlepas dari metode kelahirannya. Prinsip tanggung jawab ini mencakup kewajiban
pemeliharaan, pendidikan, dan perlindungan hukum yang harus dijamin sejak anak lahir (Ahmad &
Aljahsh, 2024). Dalam hukum keluarga Islam Indonesia, tanggung jawab tersebut memiliki implikasi
keperdataan yang luas. Pengabaian terhadap tanggung jawab ini berpotensi melahirkan ketidakadilan
struktural bagi anak (AlJahsh, 2024).

Isu embrio beku dan perjanjian penyimpanan embrio juga memberikan pelajaran penting bagi
konstruksi hukum artificial womb. Penelitian mengenai status hukum embrio menunjukkan bahwa
perjanjian orang tua memiliki implikasi langsung terhadap hak anak di masa depan (Dewi & Raditya,
2025). Hal ini menunjukkan bahwa aspek kontraktual dan administratif dalam teknologi reproduksi
tidak dapat dilepaskan dari perlindungan hak anak. Artificial womb memerlukan pengaturan serupa
untuk mencegah sengketa keperdataan di kemudian hari (Nafis & Nurani, 2024).

Dalam perspektif fikih waris, pengakuan hak keperdataan anak menjadi prasyarat utama untuk
memperoleh hak-hak turunan lainnya. Sejumlah penelitian menegaskan bahwa ketidakjelasan status
keperdataan anak berimplikasi langsung pada hilangnya akses terhadap hak waris dan perlindungan
ekonomi (Irsyadi, 2024; Ulum, 2023). Meskipun isu kewarisan akan dibahas lebih lanjut pada sub
bahasan berikutnya, penguatan kedudukan keperdataan sejak awal menjadi fondasi yang tidak dapat
diabaikan. Hal ini menegaskan keterkaitan erat antara status hukum anak dan jaminan keadilan sosial
dalam keluarga (Harland, 2023).

Berdasarkan uraian tersebut, kedudukan keperdataan anak hasil teknologi uterus buatan dalam
hukum keluarga Islam Indonesia masih berada pada tahap konstruksi normatif. Ketiadaan pengaturan
eksplisit tidak dapat dijadikan alasan untuk menafikan hak-hak dasar anak. Pendekatan hukum Islam
yang berorientasi pada perlindungan, keadilan, dan kepastian hukum memberikan dasar kuat untuk
pengakuan hak keperdataan anak secara penuh.

Implikasi Kewarisan dan Tanggung Jawab Hukum Orang Tua terhadap Anak Lahir dari
Teknologi Uterus Buatan

Kewarisan merupakan konsekuensi hukum lanjutan yang tidak terpisahkan dari pengakuan status
anak dalam hukum keluarga Islam. Hak waris tidak hanya berkaitan dengan distribusi harta, tetapi juga
mencerminkan pengakuan penuh atas kedudukan anak dalam struktur keluarga. Dalam sistem hukum
Islam Indonesia, pengaturan kewarisan bertumpu pada kejelasan hubungan hukum antara anak dan
orang tua sebagaimana diatur dalam Kompilasi Hukum Islam. Kehadiran teknologi uterus buatan
menimbulkan tantangan baru karena proses kelahiran tidak mengikuti mekanisme biologis yang selama
ini menjadi dasar penetapan ahli waris (Irsyadi, 2024).

Pasal 99 Kompilasi Hukum Islam mengaitkan status anak sah dengan hubungan perkawinan yang
sah, yang secara implisit berpengaruh terhadap hak kewarisan. Ketentuan ini selama ini diterapkan pada
kelahiran alami maupun bayi tabung dari pasangan suami istri yang sah. Artificial womb memunculkan
pertanyaan mengenai kesinambungan hubungan hukum tersebut ketika proses gestasi tidak berlangsung
dalam rahim ibu. Ketidakjelasan ini berpotensi menempatkan anak pada posisi rentan dalam pembagian
warisan jika tidak ada penafsiran hukum yang progresif (Ulum, 2023).

Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/PUU-VIII/2010 memberikan landasan penting bagi
perluasan makna hubungan keperdataan anak dengan orang tua berdasarkan pembuktian ilmiah. Prinsip
ini menunjukkan bahwa hukum Indonesia telah membuka ruang bagi pendekatan ilmiah dalam
menentukan relasi hukum keluarga. Dalam konteks artificial womb, bukti genetis dan rekam medis
embrio dapat dijadikan dasar untuk memastikan hubungan kewarisan. Pendekatan ini sejalan dengan



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

arah perlindungan hak anak yang menjadi prioritas dalam hukum keluarga modern (Rahakbauw &
Ahmad, 2024).

Dalam fikih Islam, hak waris anak sangat bergantung pada penetapan nasab yang sah, namun
tujuan utama dari sistem kewarisan adalah menjamin keadilan distribusi dan perlindungan ekonomi
keluarga. Sejumlah kajian fikih kontemporer menegaskan bahwa anak tidak boleh kehilangan hak waris
akibat kompleksitas teknologi reproduksi yang berada di luar kendalinya (Setiawan, 2024). Prinsip ini
menunjukkan bahwa maqasid al-syari‘ah memainkan peran penting dalam membaca ulang ketentuan
kewarisan. Perlindungan terhadap hifz al-nasl dan hifz al-mal menjadi dasar argumentasi pengakuan
hak waris anak hasil teknologi reproduksi modern (Auda, 2008).

Kajian mengenai kewarisan anak hasil bayi tabung dan inseminasi buatan memberikan preseden
penting bagi pembahasan artificial womb. Penelitian menunjukkan bahwa anak hasil teknologi tersebut
tetap diposisikan sebagai ahli waris sah apabila berasal dari pasangan suami istri yang sah secara hukum
(Nafis & Nurani, 2024). Perbedaan metode kehamilan tidak menghapus hubungan hukum antara anak
dan orang tua. Pendekatan ini dapat dijadikan rujukan normatif dalam membangun konstruksi
kewarisan anak hasil uterus buatan (Hasanuddin & Ansori, 2024):

Tabel 3. Implikasi Kewarisan Anak Berdasarkan Metode Reproduksi

Metode Reproduksi Status Ahli Waris Dasar Penetapan Potensi Sengketa
Kelahiran alami Ahli waris penuh Nasab dal;f; rkawinan Rendah
Bayi tabung pasangan Ahli waris penuh Genet.lk dan Rendah
sah perkawinan sah
. . Fatwa dan interpretasi L
Sewa rahim Diperdebatkan hukum Tinggi
Artificial womb Belum diatur Genetik dan Potensial

pembuktian ilmiah
Sumber data: Diolah dari Irsyadi (2024); Ulum (2023); Harland (2023); Nafis & Nurani (2024);
Setiawan (2024).

Tabel tersebut menunjukkan bahwa artificial womb berada pada posisi hukum yang paling
membutuhkan kepastian normatif terkait kewarisan. Ketidakjelasan regulasi membuka peluang
terjadinya sengketa keluarga dan ketimpangan perlindungan hukum bagi anak. Dalam perspektif hukum
Islam, kondisi ini bertentangan dengan tujuan syariat yang menekankan keadilan dan kepastian hukum.
Oleh sebab itu, konstruksi hukum kewarisan anak hasil uterus buatan perlu dirumuskan secara eksplisit
melalui pendekatan maqasid al-syari‘ah (Auda, 2008).

Selain kewarisan, tanggung jawab hukum orang tua terhadap anak merupakan aspek fundamental
dalam hukum keluarga Islam. Tanggung jawab ini mencakup pemeliharaan, nafkah, pendidikan, dan
perlindungan hak anak hingga dewasa. Teknologi uterus buatan tidak menghapus kewajiban tersebut
karena hubungan genetik dan kehendak orang tua tetap menjadi dasar kelahiran anak. Sejumlah kajian
etika Islam menegaskan bahwa orang tua tetap memikul tanggung jawab penuh atas konsekuensi
teknologi reproduksi yang dipilihnya (Ahmad & Aljahsh, 2024).

Dalam hukum positif Indonesia, kewajiban orang tua terhadap anak diatur secara tegas dalam
Undang-Undang Perkawinan Tahun 1974. Ketentuan Pasal 43 ayat (1) menunjukkan bahwa hukum
nasional semakin menekankan perlindungan hak anak tanpa diskriminasi. Prinsip ini dapat dijadikan
pijakan untuk memperkuat tanggung jawab orang tua terhadap anak hasil uterus buatan. Pendekatan ini
sejalan dengan semangat perlindungan anak yang berkembang dalam hukum keluarga Islam
kontemporer (Purnama & Tanjung, 2024).

Pengalaman hukum mengenai sengketa embrio beku dan perjanjian reproduksi menunjukkan
pentingnya kejelasan tanggung jawab orang tua sejak awal. Penelitian menunjukkan bahwa ketiadaan
pengaturan yang tegas sering kali berdampak pada terabaikannya hak anak (Dewi & Raditya, 2025).
Artificial womb memerlukan kerangka hukum serupa yang mengatur hak dan kewajiban orang tua
secara komprehensif. Tanpa kejelasan ini, anak berisiko menjadi subjek hukum yang lemah dalam relasi
keluarga (Harahap et al., 2023).



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

Berdasarkan uraian tersebut, implikasi kewarisan dan tanggung jawab hukum orang tua terhadap
anak hasil teknologi uterus buatan memerlukan pembaruan konstruksi hukum keluarga Islam di
Indonesia. Pengakuan hak waris dan penegasan tanggung jawab orang tua harus ditempatkan sebagai
prioritas utama demi perlindungan anak. Pendekatan maqasid al-syari‘ah memberikan dasar normatif
yang kuat untuk menjawab tantangan teknologi reproduksi modern.

KESIMPULAN

Berdasarkan analisis yuridis terhadap hukum keluarga Islam dan hukum positif di Indonesia,
dapat disimpulkan bahwa anak yang lahir melalui teknologi uterus buatan berpotensi memperoleh
kedudukan hukum yang setara dengan anak sah sepanjang dapat dibuktikan adanya hubungan genetik
dan kehendak orang tua yang terikat dalam perkawinan yang sah. Ketiadaan pengaturan eksplisit
mengenai artificial womb dalam Kompilasi Hukum Islam dan Undang-Undang Perkawinan
menimbulkan ruang tafsir yang harus diisi melalui pendekatan progresif berbasis perlindungan hak
anak, pembuktian ilmiah, serta prinsip keadilan. Pendekatan maqasid al-syari‘ah memberikan landasan
normatif yang kuat untuk menjamin perlindungan nasab, hak keperdataan, kewarisan, dan tanggung
jawab orang tua terhadap anak hasil teknologi tersebut. Pembaruan konstruksi hukum keluarga Islam
di Indonesia menjadi kebutuhan mendesak agar mampu merespons perkembangan bioteknologi
reproduksi secara adil, adaptif, dan berorientasi pada kepentingan terbaik bagi anak.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad, Muhammad, and Ibrahim Aljahsh. “Heliyon Science and Islamic Ethics : Navigating Artificial
Womb Technology through Quranic Principles.” Heliyon 10, no. 17 (2024): e36793.
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e36793.

Alam, A. R. N., & Wildan, M. (2024). Dampak Hukum Proses Bayi Tabung Dalam Perspektif Hukum
Perdata. Pancasakti Law Journal (PLJ), 2(1), 117-126. https://doi.org/10.24905/plj.v2i1.63

AlJahsh, Muhammad Ahmad Ibrahim. “Science and Islamic Ethics: Navigating Artificial Womb
Technology through Quranic Principles.” Heliyon 10, no. 17 (2024): e36793.
https://doi.org/10.1016/.heliyon.2024.¢36793.

Anwar, W. A., Abdillah, F., & Patampari, A. S. (2022). Fatwah study of Indonesian ulema council and
Saudi Ulama on IVF embryos (Comparative analysis). MARITAL HKI, 21-36.
https://doi.org/10.35905/marital hki.v1il.3241

Auda, J. (2008). Magasid al-shariah as philosophy of Islamic law. London: International Institute of
Islamic Thought.

Dewi, N. P. K., & Raditya, . B. Y. (2025). Status Hukum Embrio Beku Dalam Perjanjian Simpan:
Tinjauan Hukum Perdata Saat Terjadi Perceraian. Jurnal Media Akademik (JMA), 3(10).
https://doi.org/10.62281/7y4d2x50

Harahap, Y. R. S., Bakar, A., & Hakimah, N. (2023). Hukum Menyewakan Rahim Menurut Majelis
Ulama Indonesia (Mui) Kalimantan Barat:-. Al-Aqad, 3(2), 430-436. https://doi.org/10.24260/al-
aqad.v3i2.945

Harland, S. R. (2023). Hak Waris Anak Hasil Surogasi Menurut Peraturan Perundang—Undangan di
Indonesia. Journal Evidence Of Law, 2(3), 17-23. https://doi.org/10.59066/jel.v2i3.468

Hasanuddin, A., & Ansori, M. (2024). Nasab Bayi Tabung dalam Perspektif Agama Islam; Tinjauan
Hukum. Istidal: Jurnal Studi Hukum Islam, 11(1), 41-51.
https://doi.org/10.34001/ijshi.v11i1.6470

Hidayati, S. N., & Haidar, A. (2024). Aplikasi Maslahah Mursalah dan Sadd Adz-dzari'ah dalam
Kebijakan Bayi Tabung: Tantangan Pembaharuan Hukum Islam di Indonesia. Istidal: Jurnal
Studi Hukum Islam, 11(2), 144-163. https://doi.org/10.34001/ijshi.v11i2.6696

Hukum, Jurnal, and Ekonomi Syariah. “Al-Faruq” 4, no. 1 (2025). https://doi.org/10.58518/al-
faruq.v4i1.3394.

Indonesia, Republik. “Presiden Republik Indonesia,” 1991. “Kompilasi Hukum Islam,” 2021.

Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 Tentang Kompilasi Hukum Islam.

Irsyadi, T. (2024). Ketentuan Hak Waris Anak Hasil Bayi Tabung Dalam Perspektif Fikih
Syafi’i. Jeulame: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 3(2), 77-91.
https://doi.org/10.47766/jeulame.v3i2.3268



https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e36793
https://doi.org/10.24905/plj.v2i1.63
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2024.e36793
https://doi.org/10.35905/marital_hki.v1i1.3241
https://doi.org/10.62281/7y4d2x50
https://doi.org/10.24260/al-aqad.v3i2.945
https://doi.org/10.24260/al-aqad.v3i2.945
https://doi.org/10.59066/jel.v2i3.468
https://doi.org/10.34001/ijshi.v11i1.6470
https://doi.org/10.34001/ijshi.v11i2.6696
https://doi.org/10.58518/al-faruq.v4i1.3394
https://doi.org/10.58518/al-faruq.v4i1.3394
https://doi.org/10.47766/jeulame.v3i2.3268

Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 3 March 2026

M. Rifky Syahmanda, Muhammad Wijdan Wiradibrata, and Ghifari Muttagien Dermawan Pramono.
“Gestational Surrogacy Dalam Islam Dan Implikasi Hukum Syariah.” Ikhlas : Jurnal llmiah
Pendidikan Islam 1, no. 4 (2024): 163—72. https://doi.org/10.61132/ikhlas.v1i4.145.

Mulyana, H. Pertentangan Bayi Tabung Berdasarkan Filsafat, Hukum Dan Hukum Islam Opposition
To Tube Babies Based On Philosophy, Islamic Law And Jurisdiction.
Https://Doi.Org/10.1234/Jphgalunggung.V1i2.30

Nafis, F. A., & Nurani, J. (2024). Analisis Bayi Tabung Kedudukan Waris Anak Hasil Dari Bayi Tabung
Dengan Tiga Orang Tua Biologis Perspektif Hukum Islam Dan Positif. Jurna! Hukum Dan
Keadilan, 28-41. Https://D0i.0rg/10.55499/Judiciary.V13i1.233

Nur Aksa, Fauzah, Herinawati, Muhammad Tahmid, And Siska Mona Widia. “Tinjauan Hukum Islam
Terhadap Teknologi Bayi Tabung Dan Surrogacy: Kajian Normatif Berdasarkan Maqasid Al-
Syari’ah.” Palita: Journal Of Social Religion Research 10, No. 1 (2025): 51-62.
Https://D0i.0rg/10.24256/Pal.V10i1.6537.

Pasal 43 Ayat Ayat (1) Undang-Undang Perkawinan Tahun 1974.

Pasal 99 Kompilasi Hukum Islam (Khi)

Purnama, Deni, And Dhiauddin Tanjung. “Islam Dan Perlindungan Hak Anak : Tinjauan Fikih

Terhadap,” No. June  (2024): 41-52. Https://D0i.Org/10.30868/Am.V12i01.6545.

Putusan Mahkamah Konstitusi Nomor 46/ Puu- Viii/ 2010, 1-45.

Rahakbauw, F. P., & Ahmad, M. J. (2024). Kedudukan Hukum Dan Hak Waris Anak Hasil Inseminasi
Buatan Di Indonesia. Journal Evidence of Law, 3(3), 292-301.
Https://D0i.0Org/10.59066/Jel.V3i3.771

Rahakbauw, Frets Paulus, And Moh Jufri Ahmad. “Kedudukan Hukum Dan Hak Waris Anak Hasil
Inseminasi Buatan Di Indonesia.” Journal Evidence Of Law 3, No. 3 (2024): 292-301.
Https://Do0i.0Org/10.59066/Jel.V3i3.771.

Saputri, E., & Syarofi, A. (2025). Status Nasab Dan Kewarisan Anak Hasil Sewa Rahim Perpektif Fatwa
Majelis Ulama Indonesia Dan Kompilasi Hukum Islam. The Republic: Journal Of Constitutional
Law, 3(1), 7-16. Https://D0i.Org/10.55352/Htn.V3il.1705

Setiawan, D. (2024). Status Nasab Anak Hasil Sewa Rahim Dalam Perspektif Magqashid
Syariah. Innovative: ~ Journal — Of  Social  Science  Research, 4(4), 10197-10210.
Https://Doi.Org/10.31004/Innovative.V4i4.14399

Soekanto, Soerjono. “Pengantar Penelitian Hukum.” (Jakarta: Ui Press, 2019), Him., 2019..

Ulum, M. B. (2023). Kewarisan Anak Hasil Sewa Rahim Di Indonesia Ditinjau Dari Aspek
Nasab. Unes Law Review, 6(2), 7521-7531. Https://D0i.Org/10.31933/Unesrev.V6i2.1622



https://doi.org/10.61132/ikhlas.v1i4.145
https://doi.org/10.1234/jphgalunggung.v1i2.30
https://doi.org/10.55499/judiciary.v13i1.233
https://doi.org/10.24256/pal.v10i1.6537
https://doi.org/10.30868/am.v12i01.6545
https://doi.org/10.59066/jel.v3i3.771
https://doi.org/10.59066/jel.v3i3.771
https://doi.org/10.55352/htn.v3i1.1705
https://doi.org/10.31004/innovative.v4i4.14399
https://doi.org/10.31933/unesrev.v6i2.1622

