Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic
Inquiry

Vol 1 No 2 December 2025, Hal 335-343
ISSN: 3123-2116 (Print) ISSN: 3123-2108 (Electronic)
Open Access: https://scriptaintelektual.com/custodia

Analisis Dasar Hukum dan Implementasi Arbitrase Syariah Sebagai
Alternatif Penyelesaian Sengketa dalam Perspektif Undang-Undang
Nomor 30 Tahun 1999

Kaia Hati!'", Muhammad Rafi Athaya Santoso?, Tegar Bayu Adjie Surono®
13 Universitas Muhammadiyah Jakarta, Indonesia
email: khati0817@gmail.com’, rafiathayal207@gmail.com?, Suronoadjie@gmail.com?

Article Info : Abstract
Received:
30-10-2025
Revised:
26-11-2025
Accepted:
31-12-2025

Sharia arbitration constitutes a non-litigation dispute resolution mechanism rooted in the principles
of justice and deliberation as enshrined in Islamic law. This study aims to examine the legal
Jfoundations of sharia arbitration and its position as an alternative dispute resolution mechanism
under Law Number 30 of 1999 on Arbitration and Alternative Dispute Resolution. The research
adopts a normative legal approach by analyzing primary legal sources, including the Qur’an, the
Hadith of the Prophet Muhammad (peace be upon him), as well as national statutory regulations,
particularly Law No. 30 of 1999, the Compilation of Sharia Economic Law, and Supreme Court
Regulation No. 14 of 2016. The findings indicate that the concepts of tahkim (arbitration) and sulh
(amicable settlement) in Islamic law constitute the philosophical foundation of sharia arbitration
in Indonesia, emphasizing the values of justice (‘adl), mutual consent of the parties, and deliberative
consensus. Within the national legal framework, sharia arbitration attains juridical legitimacy
through statutory recognition of arbitration as a civil dispute resolution mechanism outside the
formal court system. Its implementation is carried out by institutions such as the National Sharia
Arbitration Board (BASYARNAS) and BANI Sharia. Despite facing institutional and human
resource constraints, sharia arbitration demonstrates strong prospects as an efficient and equitable
dispute resolution mechanism

Keywords: Sharia Arbitration, Tahkim, Dispute Resolution, Islamic Law, Arbitration Law.
Abstrak

Arbitrase syariah merupakan mekanisme penyelesaian sengketa non-litigasi yang berakar pada
prinsip keadilan dan musyawarah dalam hukum Islam. Penelitian ini bertujuan menganalisis dasar
hukum arbitrase syariah serta kedudukannya sebagai alternatif penyelesaian sengketa berdasarkan
Undang-Undang Nomor 30 Tahun 1999. Metode yang digunakan adalah penelitian normatif dengan
menelaah sumber hukum primer berupa Al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad SAW, serta peraturan
perundang-undangan nasional, khususnya UU No. 30 Tahun 1999, Kompilasi Hukum Ekonomi
Syariah, dan Peraturan Mahkamah Agung Nomor 14 Tahun 2016. Hasil kajian menunjukkan bahwa
konsep tahkim dan sulh dalam Islam menjadi fondasi filosofis arbitrase syariah di Indonesia, yang
menekankan nilai keadilan (‘adl), kerelaan para pihak, dan musyawarah. Dalam hukum nasional,
arbitrase syariah memperoleh legitimasi yuridis melalui pengaturan arbitrase sebagai mekanisme
penyelesaian sengketa perdata di luar pengadilan. Implementasinya dijalankan oleh lembaga seperti
BASYARNAS dan BANI Syariah. Walaupun menghadapi kendala kelembagaan dan sumber daya,
arbitrase syariah memiliki prospek kuat sebagai sarana penyelesaian sengketa yang efisien dan
berkeadilan..

Kata kunci: Arbitrase Syariah, Tahkim, Penyelesaian Sengketa, Hukum Islam, Undang-Undang
Arbitrase.

©2022 Authors.. This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non Commercial 4.0
International License.
B Lo (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/)

PENDAHULUAN

Perkembangan ekonomi dan keuangan syariah di Indonesia menunjukkan akselerasi yang
signifikan seiring meningkatnya praktik muamalah modern dalam sektor perbankan, pembiayaan, dan
transaksi bisnis berbasis akad syariah. Dinamika tersebut berimplikasi pada meningkatnya potensi
sengketa keperdataan yang memerlukan mekanisme penyelesaian yang selaras dengan norma agama
dan tata hukum nasional. Kebutuhan terhadap forum penyelesaian sengketa yang menjamin kepastian,
keadilan, dan kemanfaatan mendorong perhatian pada arbitrase syariah sebagai pilihan yang relevan
dan responsif. Fenomena pluralitas hukum yang hidup berdampingan antara norma agama dan hukum



https://scriptaintelektual.com/custodia
mailto:khati0817@gmail.com
mailto:rafiathaya1207@gmail.com
mailto:Suronoadjie@gmail.com

Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 2 December 2025

negara memperlihatkan relevansi pendekatan pluralisme hukum dalam membaca realitas ini (Griffiths,
1986).

Arbitrase syariah berakar pada tradisi tahkim yang dikenal dalam khazanah hukum Islam sebagai
mekanisme penyelesaian perselisihan melalui penunjukan pihak ketiga yang dipercaya. Tradisi tersebut
tidak terpisahkan dari nilai musyawarah, keadilan, dan perdamaian yang menjadi prinsip dasar
hubungan sosial dalam Islam. Literatur klasik menempatkan tahkim sebagai instrumen yang sah dan
memiliki legitimasi normatif dalam tata kelola hukum Islam, terutama pada wilayah muamalah dan
sengketa sipil. Pandangan ini tercermin dalam karya-karya fikih siyasah yang menegaskan kewenangan
penyelesaian sengketa di luar lembaga peradilan formal (Mawardi, 1996).

Landasan teologis arbitrase syariah memperoleh penguatan dari nash Al-Qur’an dan praktik Nabi
Muhammad SAW yang menempatkan perdamaian sebagai tujuan utama penyelesaian konflik. Perintah
mendamaikan pihak yang berselisih dan penunjukan hakam menjadi dasar normatif yang membenarkan
keberadaan arbiter dalam menyelesaikan sengketa. Praktik ini berkembang sebagai bentuk keadilan
sosial yang hidup dan diakui dalam masyarakat Muslim sejak periode awal Islam. Nilai-nilai tersebut
terus bertransformasi mengikuti dinamika muamalah kontemporer yang menuntut adaptasi hukum
Islam terhadap realitas sosial-ekonomi modern (Yunus, 2024).

Dalam sistem hukum nasional, pengakuan terhadap arbitrase sebagai mekanisme penyelesaian
sengketa perdata tercermin dalam Undang-Undang Nomor 30 Tahun 1999 tentang Arbitrase dan
Alternatif Penyelesaian Sengketa. Regulasi ini menegaskan asas kebebasan berkontrak dan kesepakatan
para pihak sebagai dasar keberlakuan arbitrase. Norma-norma yang diatur membuka ruang bagi
berkembangnya arbitrase berbasis nilai tertentu sepanjang tidak bertentangan dengan ketertiban umum
dan peraturan perundang-undangan. Keselarasan ini memungkinkan arbitrase syariah beroperasi dalam
kerangka hukum positif Indonesia sebagai bagian dari sistem penyelesaian sengketa yang sah
(Fatkhurakman & Syufaat, 2023).

Keberadaan Badan Arbitrase Syariah Nasional menjadi manifestasi institusional dari kebutuhan
penyelesaian sengketa ekonomi syariah yang berlandaskan prinsip Islam. BASYARNAS dirancang
untuk menangani perkara muamalah dengan pendekatan substantif yang menitikberatkan pada keadilan
dan kepatuhan syariah. Perannya semakin strategis seiring bertambahnya pelaku ekonomi syariah yang
membutuhkan kepastian hukum di luar jalur litigasi. Sejumlah kajian menunjukkan bahwa efektivitas
BASYARNAS sangat dipengaruhi oleh tingkat kepercayaan dan pemahaman pelaku usaha terhadap
mekanisme arbitrase syariah (Irfan et al., 2017).

Praktik penyelesaian sengketa ekonomi syariah di Indonesia juga melibatkan peran Pengadilan
Agama yang memiliki kompetensi absolut pada perkara tertentu. Relasi kewenangan antara arbitrase
syariah dan peradilan agama kerap memunculkan persoalan dualisme yang berdampak pada kepastian
hukum. Situasi ini terlihat dalam perkara pembatalan putusan arbitrase syariah yang diajukan ke
pengadilan, sehingga menuntut kejelasan batas kewenangan antar lembaga. Kajian mutakhir menyoroti
pentingnya harmonisasi norma agar tidak terjadi tumpang tindih yang merugikan para pihak (Makruf
et al., 2025; Saifuddin et al., 2026).

Dari sisi prosedural, variasi mekanisme penyelesaian sengketa ekonomi syariah turut dipengaruhi
oleh perkembangan regulasi peradilan, termasuk penerapan acara sederhana dan acara biasa.
Pengaturan tersebut memberikan alternatif bagi pencari keadilan untuk memilih jalur yang dianggap
paling efektif dan proporsional. Perbandingan antara berbagai instrumen hukum menunjukkan adanya
upaya negara untuk memperluas akses keadilan dalam sengketa ekonomi syariah. Diskursus ini
menempatkan arbitrase syariah sebagai bagian dari ekosistem penyelesaian sengketa yang terus
beradaptasi dengan kebutuhan praktik (Mukaromah, 2018; Hariyanto, 2014).

Berdasarkan perkembangan normatif dan empiris tersebut, kajian mengenai dasar hukum dan
implementasi arbitrase syariah menjadi penting untuk memperjelas posisi dan perannya dalam sistem
hukum Indonesia. Analisis ini diarahkan pada pemahaman hubungan antara prinsip tahkim dalam
hukum Islam dan pengaturan arbitrase dalam Undang-Undang Nomor 30 Tahun 1999. Telaah kritis
terhadap praktik kelembagaan dan tantangan implementasi diharapkan mampu memberikan gambaran
komprehensif mengenai efektivitas arbitrase syariah. Kontribusi ilmiah dari kajian ini diharapkan
memperkuat kerangka penyelesaian sengketa ekonomi syariah yang adil, berimbang, dan berdaya guna.



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 2 December 2025

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kepustakaan (Library research), karena berfokus
pada analisis peraturan perundang-undangan, doktrin, serta hasil penelitian terdahulu yang berkenaan
dengan arbitrase syarian dan alternatif penyelesaian sengketa menurut undang-Undang Nomor 30 tahun
1999. Penelitian ini menitikberatkan pada kajian terhadap bahan hukum tertulis sebagai sumber utama.
Sifat penelitian ini bersifat deskriptif-analitis yang bertujuan menggambarkan dasar hukum arbitrase
syariah dan mekanisme alternatif penyelesaian sengketa di luar pengadilan yang menurut ketentuan
hukum Indonesia. Dalam penelitian ini menggunakan pendekatan perundang-undangan (statute
approach), yaitu mengkaji ketentuan dalam Undang-Undang Nomor 30 Tahun 1999 serta regulasi
terkait dengan arbitrase dan ekonomi syariah. Pendekatan konseptual guna memahami konsep arbitrase
syariah, prinsip hukum islam dalam penyelesaian sengketa, dan hubungan antara hukum nasional
dengan hukum syariah, serta pendekatan komparatif yang membandingkan hasil penelitian dan
pandangan para ahli dalam jurnal-jurnal terdahulu, dengan menggunakan bahan hukum primer berupa
Undang-Undang Nomor 30 tahun 1999 dan peraturan mengenai Arbitrase syariah, Surat Al-Hujurat
ayat 9 dan Surat An-Nisa’ ayat 35, dan hadist Nabi Muhammad/Takriri kisah Abu Suraikh.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Konsep Arbitrase dan Alternatif Penyelesaian Sengketa

Arbitrase dipahami sebagai mekanisme penyelesaian sengketa perdata di luar peradilan negara
yang bertumpu pada kesepakatan para pihak untuk menyerahkan penyelesaian perkara kepada arbiter
yang dipilih secara bebas dan independen. Pengertian ini sejalan dengan konstruksi Pasal 1 ayat (1)
Undang-Undang Nomor 30 Tahun 1999 yang menempatkan perjanjian arbitrase tertulis sebagai fondasi
utama keberlakuannya, sekaligus mencerminkan asas kebebasan berkontrak yang hidup dalam hukum
perdata nasional. Asas tersebut memperlihatkan pengakuan negara terhadap otonomi kehendak subjek
hukum dalam menentukan forum penyelesaian sengketa yang dianggap paling efisien dan berkeadilan,
sebagaimana juga dikemukakan dalam kajian hukum arbitrase modern (Baharuddin, 2024; Rahardjo,
2020). Dari sudut pandang hukum Islam, otonomi kehendak ini tidak bertentangan dengan prinsip
syariah selama diarahkan pada pencapaian keadilan dan kemaslahatan (Zahrah, 2018).

Arbitrase merupakan bagian integral dari alternatif penyelesaian sengketa yang dalam hukum
positif Indonesia dikenal sebagai Alternative Dispute Resolution. Undang-Undang Nomor 30 Tahun
1999 mengatur berbagai bentuk penyelesaian non-litigasi, mulai dari konsultasi hingga penilaian ahli,
yang keseluruhannya menekankan fleksibilitas prosedur dan kecepatan penyelesaian. Karakter ini
menjadikan ADR lebih adaptif terhadap kebutuhan dunia usaha dan transaksi ekonomi modern yang
menuntut kepastian tanpa prosedur yang berlarut-larut. Perspektif hukum Islam juga menempatkan
penyelesaian damai sebagai jalan utama dalam menyelesaikan perselisihan muamalah, sebagaimana
ditegaskan dalam literatur fikih dan kajian kontemporer mengenai APS (Fatkhurakman & Syufaat,
2023; Sabiq, 2006).

Perbedaan mendasar antara litigasi dan arbitrase terletak pada sifat prosedural dan tujuan
penyelesaiannya. Litigasi berjalan melalui proses formal, terbuka untuk umum, serta terikat pada
hukum acara yang ketat, sedangkan arbitrase bersifat tertutup dan menekankan keadilan substantif yang
disepakati para pihak. Putusan arbitrase bersifat final dan mengikat, sehingga memberikan kepastian
hukum tanpa membuka ruang upaya hukum berjenjang yang sering memperpanjang sengketa. Efisiensi
ini menjadi alasan utama arbitrase banyak dipilih dalam sengketa bisnis dan keuangan, termasuk dalam
perkara perbankan syariah (Yanti & Marpaung, 2022; Mardiansyah & Marpaung, 2022).

Dalam khazanah hukum Islam, penyelesaian sengketa melalui tahkim memiliki legitimasi
normatif yang kuat. Al-Qur’an memerintahkan perdamaian dan penunjukan pihak penengah yang adil
dalam menyelesaikan perselisihan, sementara hadis Nabi Muhammad SAW memperlihatkan
pengakuan terhadap praktik tahkim sebagai sarana menjaga harmoni sosial. Riwayat-riwayat yang
tercantum dalam Sahih al-Bukhari menunjukkan bahwa Rasulullah mengakui mekanisme penengah
yang dipercaya masyarakat selama mengedepankan keadilan dan kejujuran (Al-Bukhari, 1987). Prinsip-
prinsip ini kemudian dikembangkan dalam fikih siyasah dan muamalah sebagai landasan penyelesaian
sengketa di luar peradilan formal (Al-Qardhawi, 2000; Mawardi, 1996).

Arbitrase syariah di Indonesia berkembang sebagai respons atas meningkatnya transaksi ekonomi
berbasis syariah yang memerlukan forum penyelesaian sengketa sesuai nilai Islam. Kehadiran Badan
Arbitrase Syariah Nasional menunjukkan upaya institusional untuk mengintegrasikan prinsip syariah



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 2 December 2025

ke dalam sistem hukum nasional. Penelitian menunjukkan bahwa pelaku ekonomi syariah memandang
BASYARNAS sebagai lembaga yang mampu menjaga kepatuhan syariah sekaligus memberikan
kepastian hukum (Irfan et al., 2017; Bahri, 2017). Peran ini menempatkan arbitrase syariah sebagai
instrumen strategis dalam menopang ekosistem ekonomi syariah nasional (Hariyanto, 2014).

Dari perspektif pluralisme hukum, arbitrase syariah merepresentasikan hidupnya lebih dari satu
sistem hukum dalam satu tatanan negara. Teori legal pluralism menjelaskan bahwa hukum negara,
hukum agama, dan norma sosial dapat berjalan berdampingan tanpa saling meniadakan (Griffiths,
1986). Pengakuan terhadap arbitrase syariah memperlihatkan kemampuan hukum nasional
mengakomodasi nilai-nilai keagamaan dalam kerangka regulasi formal. Fenomena ini juga sejalan
dengan eksistensi Kompilasi Hukum Islam yang diakui dalam sistem hukum Indonesia (Gunawan,
2016).

Berbagai penelitian dan laporan resmi memperlihatkan kecenderungan meningkatnya
penggunaan arbitrase dalam sengketa ekonomi, khususnya yang berkaitan dengan transaksi syariah.
Data berikut disajikan sebagai penguat empiris yang bersumber dari laporan lembaga arbitrase,
penelitian terdahulu, dan analisis peneliti terhadap publikasi resmi:

Tabel 1. Perkembangan dan Tantangan Implementasi Arbitrase Syariah dalam Penyelesaian
Sengketa Ekonomi Syariah di Indonesia

Sumber Data Periode Temuan Utama
2015- Peningkatan perkara ekonomi syariah yang diajukan ke
Laporan BASYARNAS 2022 arbitrase, dominan sektor perbankan
Penelitian Irfan et al. 2017 Tingkat kepercayaan pelaku usaha terhadap arbitrase syariah
(2017) tergolong tinggi

Arbitrase dinilai lebih efektif dibanding litigasi untuk sengketa

Kajian Hariyanto (2014) 2014 ckonomi syariah

Analisis Saifuddin et al. Pembatalan putusan arbitrase syariah masih menjadi isu
2026 :
(2026) kewenangan pengadilan

Data tersebut menunjukkan bahwa arbitrase syariah memiliki peran nyata dalam praktik
penyelesaian sengketa, meskipun masih menghadapi tantangan normatif dan kelembagaan. Salah satu
persoalan yang sering muncul berkaitan dengan pembatalan dan eksekusi putusan arbitrase syariah di
Pengadilan Agama. Kajian politik hukum memperlihatkan adanya tarik-menarik kewenangan yang
berimplikasi pada kepastian hukum para pihak (Najib, 2019; Saifuddin et al., 2026). Situasi ini
menuntut kejelasan pengaturan agar fungsi arbitrase syariah dapat berjalan optimal (Makruf et al.,
2025).

Dari sudut pandang ekonomi dan tata kelola, arbitrase juga berkaitan erat dengan transparansi
dan akuntabilitas dalam transaksi keuangan syariah. Sengketa yang diselesaikan melalui arbitrase
memberikan ruang evaluasi terhadap praktik akuntansi dan kepatuhan syariah lembaga keuangan.
Hubungan antara akuntansi dan penyelesaian sengketa ini semakin relevan dalam sistem perbankan
syariah modern (Kadi, 2025). Pendekatan ini menegaskan bahwa arbitrase tidak hanya berfungsi
yuridis, tetapi juga mendukung tata kelola yang sehat.

Secara normatif dan filosofis, arbitrase syariah mengandung nilai pendidikan moral yang sejalan
dengan ajaran Al-Qur’an tentang keadilan, tanggung jawab, dan kebijaksanaan. Nilai-nilai tersebut
tercermin dalam karakter pendidikan yang menekankan etika dan keteladanan, sebagaimana dikaji
dalam perspektif pendidikan Islam (Fauzi, 2019). Penyelesaian sengketa melalui jalur damai
memperkuat kesadaran hukum yang berorientasi pada keseimbangan antara keadilan dan efisiensi.
Perspektif Al-Qur’an terhadap penyelesaian sengketa menempatkan arbitrase sebagai sarana menjaga
harmoni sosial dan stabilitas muamalah (Satiadharmanto, 2024).

Keseluruhan uraian ini memperlihatkan bahwa arbitrase dan alternatif penyelesaian sengketa
memiliki kedudukan strategis dalam sistem hukum Indonesia, terutama dalam ranah ekonomi syariah.
Arbitrase syariah mempertemukan prinsip hukum positif dengan nilai-nilai Islam yang hidup dalam
masyarakat, sekaligus mencerminkan dinamika pluralisme hukum nasional. Integrasi ini memberikan



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 2 December 2025

kontribusi penting bagi pembangunan sistem penyelesaian sengketa yang berkeadilan, efisien, dan
berorientasi pada kemaslahatan. Pembahasan ini menegaskan bahwa arbitrase bukan sekadar
mekanisme teknis, melainkan bagian dari bangunan hukum yang responsif terhadap kebutuhan sosial
dan nilai religius.

Dasar Hukum Arbitrase Syariah dalam Islam

Arbitrase syariah dalam tradisi hukum Islam dikenal dengan istilah tahkim, yang secara bahasa
bermakna penyerahan kewenangan mengadili kepada pihak ketiga yang dipercaya untuk memberikan
keputusan atas suatu perselisihan. Secara terminologis, tahkim dipahami sebagai mekanisme
penyelesaian sengketa dengan menunjuk hakam yang adil dan berintegritas untuk memutus perkara
berdasarkan ketentuan syariat Islam, bukan semata-mata kehendak personal para pihak (Sabiq, 2006).
Konsep ini berkembang sebagai bagian dari penyelesaian sengketa non-litigasi yang menempatkan nilai
keadilan, tanggung jawab moral, dan kepatuhan kepada hukum Allah sebagai orientasi utama. Dalam
kerangka ushul fikih, tahkim memiliki legitimasi karena bertujuan menjaga kemaslahatan dan
mencegah kerusakan akibat konflik yang berkepanjangan (Zahrah, 2018).

Landasan normatif tahkim dalam Al-Qur’an menunjukkan bahwa Islam sejak awal mendorong
penyelesaian sengketa secara damai dan berkeadilan. QS. Al-Hujurat ayat 9 memerintahkan upaya
perdamaian di antara pihak yang berselisih serta penegakan keadilan apabila terjadi kezaliman.
Substansi ayat tersebut menegaskan bahwa konflik tidak dibiarkan berkembang tanpa kendali,
melainkan diarahkan pada mekanisme penyelesaian yang melibatkan pihak penengah yang objektif dan
adil. Nilai pendidikan moral dalam ayat ini juga menanamkan karakter keadilan dan tanggung jawab
sosial, sebagaimana dikaji dalam perspektif etika Qur’ani (Fauzi, 2019).

Penguatan konsep tahkim juga ditemukan dalam QS. An-Nisa ayat 35 yang mengatur penunjukan
hakam dari kedua belah pihak yang bersengketa. Ayat ini menunjukkan bahwa penyelesaian konflik
bertumpu pada kesepakatan para pihak untuk menunjuk penengah yang dipercaya memiliki kapasitas
dan integritas. Meskipun ayat tersebut berbicara tentang sengketa keluarga, para ulama memandang
prinsipnya bersifat umum dan dapat diterapkan dalam bidang muamalah dan ekonomi. Pandangan ini
menegaskan bahwa tahkim merupakan mekanisme yang berbasis persetujuan dan musyawarah, bukan
paksaan kekuasaan (Al-Qardhawi, 2000).

Hadis Nabi Muhammad SAW memperkuat legitimasi tahkim sebagai praktik yang diakui dalam
hukum Islam. Riwayat dalam Sahih al-Bukhari tentang pengakuan Rasulullah terhadap keputusan
penengah yang disepakati para pihak menunjukkan bahwa tahkim memiliki kedudukan yurisprudensial
yang kuat (Al-Bukhari, 1987). Ulama klasik menempatkan tahkim sebagai bagian dari sistem peradilan
Islam non-formal yang sah selama keputusan hakam tidak bertentangan dengan nash syar’i. Pemikiran
ini dikembangkan lebih lanjut dalam karya fikih siyasah yang menegaskan kewenangan tahkim dalam
menjaga ketertiban sosial (Mawardi, 1996).

Prinsip-prinsip dasar tahkim mencerminkan nilai fundamental hukum Islam, terutama keadilan
(al-‘adl), kerelaan (ar-ridha), dan musyawarah (asy-syura). Keadilan menuntut agar keputusan arbiter
tidak memihak dan berlandaskan kebenaran objektif, sementara kerelaan memastikan bahwa para pihak
menerima proses dan hasil penyelesaian sengketa secara sukarela. Musyawarah menempatkan dialog
dan pertimbangan rasional sebagai inti proses penyelesaian konflik. Prinsip-prinsip ini memperlihatkan
bahwa arbitrase syariah tidak sekadar prosedur hukum, melainkan sarana menjaga keharmonisan dan
kemaslahatan umat (Yunus, 2024).

Dalam perkembangan kontemporer, tahkim diadopsi dan dilembagakan dalam bentuk arbitrase
syariah untuk menjawab kebutuhan transaksi ekonomi modern. Indonesia sebagai negara dengan sistem
hukum plural mengakomodasi nilai-nilai Islam dalam mekanisme penyelesaian sengketa ekonomi
syariah. Pendekatan ini sejalan dengan teori pluralisme hukum yang mengakui keberadaan berbagai
sistem hukum dalam satu tatanan sosial (Griffiths, 1986). Arbitrase syariah menjadi contoh nyata
integrasi hukum agama dan hukum nasional dalam kerangka penyelesaian sengketa (Gunawan, 2016).

Penguatan normatif dan empiris terhadap arbitrase syariah dapat dilihat dari berbagai penelitian
dan laporan resmi yang menunjukkan efektivitasnya dalam praktik. Data berikut disajikan sebagai
penguat analisis yang bersumber dari penelitian terdahulu, laporan lembaga, dan kajian akademik:



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 2 December 2025

Tabek 2. Temuan Penelitian Terdahulu tentang Arbitrase Syariah dalam Penyelesaian
Sengketa Ekonomi Syariah

Sumber Tahun Temuan Utama
Hariyanto 2014 Arbitrase syariah efektif menyelesalkan sengketa ekonomi berbasis
akad syariah
Irfan ot al. 2017 Pelaku ekonomi menilai BASYARNAS memiliki legitimasi syariah
dan hukum
Bahri 2017 Arbitrase syariah memenubhi asas kepastian hukum, keadilan, dan
kemanfaatan
Mardiansyah & 2022 Arbitrase relevan untuk sengketa perbankan syariah
Marpaung
Saifuddin et al. 2026 Masih terdapat persoalan pembatalan putusan arbitrase syariah

Data tersebut memperlihatkan bahwa arbitrase syariah memiliki peran nyata dalam praktik,
meskipun menghadapi tantangan dalam aspek eksekusi dan pembatalan putusan. Persoalan ini berkaitan
dengan relasi kewenangan antara lembaga arbitrase syariah dan peradilan agama yang masih
memerlukan penegasan normatif (Najib, 2019; Makruf et al., 2025). Diskursus ini menunjukkan bahwa
legitimasi tahkim secara teologis telah kuat, tetapi penguatan regulatif tetap dibutuhkan. Harmonisasi
hukum menjadi prasyarat agar arbitrase syariah dapat berfungsi optimal (Baharuddin, 2024).

Dari perspektif hukum positif, arbitrase syariah juga berinteraksi dengan mekanisme
penyelesaian sengketa lain yang diatur negara. Perbandingan dengan gugatan acara sederhana dan acara
biasa menunjukkan bahwa arbitrase menawarkan fleksibilitas dan efisiensi yang lebih tinggi bagi
sengketa ekonomi tertentu (Mukaromah, 2018). Hubungan ini memperlihatkan bahwa arbitrase syariah
melengkapi sistem peradilan, bukan meniadakannya. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan hukum
progresif yang menempatkan keadilan substantif di atas formalitas prosedural (Rahardjo, 2020).

Dimensi ekonomi dan akuntabilitas juga menjadi aspek penting dalam arbitrase syariah modern.
Penyelesaian sengketa melalui tahkim berkaitan erat dengan praktik akuntansi, transparansi, dan
kepatuhan syariah lembaga keuangan. Kajian internasional menunjukkan bahwa mekanisme
penyelesaian sengketa yang efektif mendukung stabilitas sistem keuangan Islam (Kadi, 2025). Hal ini
menegaskan bahwa arbitrase syariah memiliki implikasi luas, tidak hanya yuridis tetapi juga ekonomi.

Dasar hukum arbitrase syariah dalam Islam bersumber dari Al-Qur’an, hadis, dan ijma’ ulama
yang menempatkan keadilan dan perdamaian sebagai tujuan utama penyelesaian sengketa. Nilai-nilai
tersebut kemudian diadopsi dan dikembangkan dalam sistem hukum nasional melalui lembaga arbitrase
syariah. Arbitrase syariah merepresentasikan keseimbangan antara keadilan ilahiah dan keadilan sosial
dalam masyarakat modern. Integrasi ini memperlihatkan bahwa tahkim tetap relevan sebagai
mekanisme penyelesaian sengketa yang berakar pada nilai spiritual sekaligus adaptif terhadap
kebutuhan hukum kontemporer (Fatkhurakman & Syufaat, 2023; Satiadharmanto, 2024)

Dasar Hukum, Implementasi, dan Integrasi Konseptual Arbitrase Syariah dalam Sistem Hukum
Indonesia

Pembahasan mengenai arbitrase syariah dalam sistem hukum Indonesia menunjukkan konstruksi
normatif yang mapan dan berkembang seiring dinamika ekonomi syariah nasional. Undang-Undang
Nomor 30 Tahun 1999 memberikan fondasi hukum yang menempatkan arbitrase sebagai mekanisme
penyelesaian sengketa perdata di luar peradilan dengan kekuatan mengikat penuh terhadap para pihak
(Rahardjo, 2020). Pengaturan ini membuka ruang integrasi nilai-nilai hukum Islam ke dalam hukum
positif melalui prinsip otonomi kehendak dan kekuatan perjanjian. Dalam praktiknya, arbitrase syariah
hadir sebagai bentuk adaptasi hukum nasional terhadap kebutuhan masyarakat muslim yang
menghendaki penyelesaian sengketa yang selaras dengan prinsip syariah (Hariyanto, 2014).

Penguatan arbitrase syariah tidak hanya tampak pada level undang-undang, tetapi juga melalui
regulasi yudisial yang bersifat teknis dan operasional. Peraturan Mahkamah Agung Nomor 14 Tahun
2016 menjadi instrumen penting dalam memastikan penyelesaian sengketa ekonomi syariah berjalan
dalam koridor hukum yang pasti dan terkoordinasi dengan pengadilan agama (Mukaromah, 2018).



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 2 December 2025

Regulasi ini menegaskan kewenangan pengadilan agama dalam eksekusi putusan arbitrase syariah,
sehingga menghilangkan keraguan atas kekuatan eksekutorialnya. Konstruksi tersebut memperlihatkan
keseriusan negara dalam menjamin kepastian hukum bagi pelaku ekonomi syariah nasional (Najib,
2019).

Secara kelembagaan, kehadiran Badan Arbitrase Syariah Nasional (BASYARNAS) dan BANI
Syariah memperlihatkan pengakuan struktural terhadap arbitrase berbasis prinsip Islam.
BASYARNAS, yang bernaung di bawah Majelis Ulama Indonesia, menjalankan fungsi tahkim dalam
kerangka hukum nasional dengan mengedepankan prinsip keadilan, amanah, dan musyawarah (Irfan et
al., 2017). BANI Syariah melengkapi peran tersebut dengan spesialisasi pada sengketa bisnis dan
keuangan syariah modern. Keberadaan dua lembaga ini memperlihatkan model pluralisme hukum yang
hidup dalam sistem hukum Indonesia (Griffiths, 1986).

Implementasi arbitrase syariah dalam praktik menunjukkan relevansi yang tinggi dalam
penyelesaian sengketa ekonomi kontemporer. Sengketa di sektor perbankan syariah, asuransi, dan
pembiayaan berbasis akad murabahah maupun ijarah banyak diselesaikan melalui mekanisme arbitrase
untuk menjaga kepatuhan terhadap prinsip larangan riba dan gharar (Mardiansyah & Marpaung, 2022).

Arbitrase memberikan ruang bagi arbiter untuk menilai sengketa tidak hanya berdasarkan norma
positif, tetapi juga berdasarkan nilai keadilan substantif dalam hukum Islam. Peran ini menjadikan
arbitrase syariah sebagai instrumen penjaga integritas ekonomi syariah nasional (Yunus, 2024). Untuk
memperkuat uraian tersebut, berikut disajikan data komparatif yang menunjukkan implementasi dan
persepsi efektivitas arbitrase syariah berdasarkan laporan resmi dan penelitian terdahulu:

Tabel 3. Implementasi dan Tantangan Arbitrase Syariah di Indonesia

Sumber Data Tahun Fokus Kajian Temuan Utama
BASYARNAS (Laporan Sengketa ekonomi Arbitrase dinilai efektif untuk sengketa
2021 ) . -
Tahunan) syariah pembiayaan dan perbankan syariah
Irfan et al. 2017 Persepsi pel.aku Tingkat kepercayaal} tinggi, namun sosialisasi
ekonomi masih terbatas
Bahri 2017 Kepastian hukum Putusan arbitrase memenuhi asas keadilan dan
kemanfaatan
Yanti & Marpaung 2022 Sengketa merek PS Arbitrase dipilih kar;na efisiensi dan
Glow kerahasiaan
Saifuddin et al. 2026 Pembatalan Masih terdapat kendala admlnlstratlf dalam
putusan eksekusi

Salah satu ilustrasi implementasi arbitrase di luar jalur litigasi dapat dilihat pada sengketa merek
PS Glow dan MS Glow yang diselesaikan melalui mekanisme non-litigasi berlandaskan UU Nomor 30
Tahun 1999 (Yanti & Marpaung, 2022). Para pihak memilih penyelesaian berbasis musyawarah dan
kesepakatan karena dinilai lebih efisien dan menjaga reputasi bisnis. Nilai sulh atau perdamaian menjadi
landasan etik yang memperkuat legitimasi penyelesaian sengketa tersebut. Praktik ini menunjukkan
bahwa prinsip syariah dapat berjalan harmonis dengan mekanisme arbitrase modern.

Meskipun demikian, pelaksanaan arbitrase syariah masih menghadapi tantangan yang bersifat
struktural dan kultural. Rendahnya tingkat literasi hukum masyarakat mengenai arbitrase syariah
menyebabkan mekanisme ini belum menjadi pilihan utama dalam penyelesaian sengketa (Rosichati,
2022). Keterbatasan arbiter yang memiliki kompetensi ganda dalam hukum Islam dan hukum positif
juga menjadi kendala serius. Kondisi tersebut berdampak pada optimalisasi peran lembaga arbitrase
syariah dalam sistem hukum nasional (Makruf et al., 2025).

Tantangan lain muncul pada tahap eksekusi putusan arbitrase syariah yang masih memerlukan
koordinasi intensif dengan pengadilan agama. Meskipun UU Nomor 30 Tahun 1999 telah menegaskan
sifat final dan mengikat putusan arbitrase, hambatan administratif kerap muncul ketika salah satu pihak
bersikap tidak kooperatif (Najib, 2019). Situasi ini memunculkan kebutuhan penguatan regulasi teknis
dan harmonisasi kelembagaan. Penguatan tersebut dipandang penting untuk menjaga kepercayaan
publik terhadap arbitrase syariah (Saifuddin et al., 2026).



Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 2 December 2025

Dalam perspektif konseptual, arbitrase syariah merupakan titik temu antara tahkim dalam hukum
Islam dan arbitrase dalam hukum positif. Tahkim berakar pada legitimasi normatif Al-Qur’an dan hadis
yang menekankan keadilan, perdamaian, dan tanggung jawab moral (Al-Bukhari, 1987; Sabiq, 2006).
Arbitrase modern memperoleh legitimasi dari negara dan berorientasi pada kepastian hukum serta
efisiensi prosedural (Baharuddin, 2024). Integrasi keduanya melahirkan model penyelesaian sengketa
yang tidak hanya sah secara hukum, tetapi juga bernilai etik dan spiritual (Al-Qardhawi, 2000).

Perbedaan orientasi keadilan antara tahkim dan arbitrase justru memperkaya praktik arbitrase
syariah di Indonesia. Tahkim menekankan keadilan transendental yang berorientasi pada amanah dan
pertanggungjawaban moral, sedangkan arbitrase nasional menekankan keadilan prosedural yang dapat
ditegakkan oleh negara (Zahrah, 2018). Arbitrase syariah menggabungkan dua dimensi tersebut dalam
satu mekanisme yang adaptif. Integrasi ini mencerminkan karakter hukum Indonesia yang akomodatif
terhadap nilai-nilai keagamaan (Gunawan, 2016).

Arbitrase syariah menempati posisi strategis dalam sistem hukum nasional sebagai alternatif
penyelesaian sengketa yang adil, efisien, dan berorientasi pada kemaslahatan. Penguatan regulasi,
peningkatan kapasitas arbiter, serta sosialisasi berkelanjutan menjadi prasyarat penting bagi
optimalisasi perannya. Sinergi antara negara, lembaga keagamaan, dan pelaku ekonomi akan
menentukan keberlanjutan arbitrase syariah sebagai pilar penyelesaian sengketa ekonomi Islam. Model
ini memperlihatkan bahwa hukum nasional Indonesia mampu mengintegrasikan nilai hukum Islam
secara substantif tanpa mengabaikan prinsip kepastian dan keadilan hukum modern (Griffiths, 1986;
Satiadharmanto, 2024).

KESIMPULAN

Arbitrase syariah di Indonesia merepresentasikan integrasi antara prinsip tahkim dalam hukum
Islam dan sistem hukum nasional yang diatur melalui Undang-Undang Nomor 30 Tahun 1999, sehingga
menghadirkan mekanisme penyelesaian sengketa yang berlandaskan keadilan, kesepakatan, dan
musyawarah sekaligus memiliki legitimasi hukum formal. Keberadaannya diperkuat oleh Kompilasi
Hukum Ekonomi Syariah dan Peraturan Mahkamah Agung Nomor 14 Tahun 2016, serta dijalankan
oleh lembaga seperti BASYARNAS dan BANI Syariah yang memastikan penyelesaian sengketa
ekonomi syariah tetap sejalan dengan hukum positif dan nilai-nilai Islam. Meskipun masih dihadapkan
pada tantangan berupa rendahnya kesadaran hukum, keterbatasan sumber daya arbiter, dan kebutuhan
penguatan regulasi teknis, arbitrase syariah menunjukkan perkembangan yang konstruktif sebagai
alternatif penyelesaian sengketa yang efisien dan berkeadilan. Integrasi legitimasi moral-spiritual dari
tahkim dan legitimasi yuridis dari arbitrase nasional mencerminkan karakter pluralistik hukum
Indonesia serta menegaskan potensi arbitrase syariah sebagai model penyelesaian sengketa yang
berorientasi pada keadilan, kemaslahatan, dan kepastian hukum.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Bukhari, M. L. (1987). Sahih al-Bukhari. Beirut: Dar Ibn Kathir.

Al-Qardhawi, Y. (2000). Figh al-Daulah fi al-Islam. Kairo: Dar al-Syuruq.

Baharuddin, M. Y. A. (2024). Peran Hukum Arbitrase Dalam Penyelesaian Sengketa Bisnis Nasional:
Hukum Arbitrase. Jurnal Risalah Kenotariatan, 5(2), 310-320.
https://doi.org/10.29303/risalahkenotariatan.v5i2.209.

Bahri, S. E. (2017). Penyelesaian Sengketa Ekonomi Syariah Melalui Basyarnas Ditinjau Dari Asas
Kepastian ~ Hukum, Keadilan Dan  Kemanfaatan. Jurnal  Tamwil, 3(1), 41-57.
https://doi.org/10.31958/JTM.V311.1075.

Fatkhurakman, F., & Syufaat, S. (2023). Alternatif Penyelesaian Sengketa (APS)(Perspektif Hukum
Positif dan  Hukum  Islam). Jurnal Hukum  Ekonomi  Syariah, 6(2), 129-148.
https://doi.org/10.30595/ihes.v0i0.17058.

Fauzi, A. (2019). Karakteristik Pendidikan Luqgman Hakim dalam Al-Qur’an Surat Lugman Ayat 13-
17. Dirasah: Jurnal Studi [llmu dan Manajemen Pendidikan Islam, 2(1), 110-126.
https://doi.org/10.29062/dirasah.v2i1.50.

Griffiths, J. (1986). What is legal pluralism?. The journal of legal pluralism and unofficial law, 18(24),
1-55. https://doi.org/10.1080/07329113.1986.10756387.

Gunawan, E. (2016). Eksistensi Kompilasi Hukum Islam Di Indonesia. Jurnal llmiah Al-Syir'ah, 8(1).
https://dx.doi.org/10.30984/as.v8i1.39.



https://doi.org/10.29303/risalahkenotariatan.v5i2.209
https://doi.org/10.31958/JTM.V3I1.1075
https://doi.org/10.30595/jhes.v0i0.17058
https://doi.org/10.29062/dirasah.v2i1.50
https://doi.org/10.1080/07329113.1986.10756387
https://dx.doi.org/10.30984/as.v8i1.39

Custodia: Journal of Legal, Political, and Humanistic Inquiry
Vol 1 No 2 December 2025

Hariyanto, E. (2014). Penyelesaian sengketa ekonomi syariah di indonesia. IQTISHADIA Jurnal
Ekonomi & Perbankan Syariah, 1(1), 42-58. https://doi.org/10.19105/igtishadia.v1i1.365.

Irfan, M. N. L, Faizin, A., & Muslim, B. (2017). Peran Basyarnas dalam Penyelesaian Sengketa
Ekonomi Syariah (Studi Pandangan Pelaku Ekonomi Syariah di Jakarta). A/-Manahij: Jurnal
Kajian Hukum Islam, 11(2), 145-160. https://doi.org/10.24090/mnh.v11i2.1289.

Kadi, S. (2025). The Nexus of Accounting and Dispute Resolution in Islamic Banking and Finance
Law. European Journal of Islamic Finance, 12(3), 88-112. https://doi.org/10.13135/2421-
2172/8927.

Makruf, S., Kholid, M., & Sulastri, D. (2025). Implikasi Dualisme Kewenangan antara Arbitrase
Syariah dan Pengadilan Agama. JIMU: Jurnal Illmiah Multidisipliner, 4(01), 1548-1536.
https://doi.org/10.70294/jimu.v4i01.

Mardiansyah, M. R., & Marpaung, D. S. H. (2022). Arbitrase Syariah Sebagai Metode Alternatif
Penyelesaian Sengketa Perbankan Syariah Di Indonesia. Jurnal Justitia: Jurnal llmu Hukum dan
Humaniora, 9(2), 862-873. https://doi.org/10.31604/justitia.v9i2.862-873.

Mawardi, A. Al- (1996). Al-Ahkam al-Sulthaniyyah wa al-Wilayat al-Diniyyah. Beirut: Dar al-Kutub
al-‘Ilmiyyah.

Mukaromah, L. A. (2018). Penyelesaian Perkara Ekonomi Syariah dengan Gugatan Acara Sederhana
dan Acara Biasa di Indonesia (Studi Komparasi Antara Perma No. 14 Tahun 2016 dengan Perma
No. 2 Tahun 2015). Jurnal At-Tuhfah: Jurnal Keislaman, 7(1).
https://doi.org/10.32665/attuhfah.v6i1.600.

Najib, A. (2019). Kepastian Hukum Eksekusi Dan Pembatalan Putusan Arbitrase Syariah Dalam
Perspektif  Politik  Hukum. Jurnal  Hukum  Ius  Quia  Iustum, 26(3), 565-584.
https://doi.org/10.20885/iustum.vol26.iss3.art7.

Rahardjo, S. (2020). /lmu Hukum: Sebuah Pengantar. Bandung: Citra Aditya Bakti.

Sabiq, S. (2006). Figh al-Sunnah (Jilid 3). Kairo: Dar al-Fath li al-I’lam al-* Arabi.

Saifuddin, M., Hadi, A., & Isnawati, M. (2026). Implementasi Pembatalan Putusan Arbitrase Syariah
di Pengadilan Agama. RIGGS: Journal of Artificial Intelligence and Digital Business, 4(4), 639-
647. https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.3483.

Satiadharmanto, D. F. (2024). Arbitrase Dan Keseimbangan Antara Keadilan Dan Efisiensi: Perspektif
Al-Qur'an Terhadap Penyelesaian Sengketa. Marwah Hukum, 2(2), 23-40.
https://doi.org/10.32502/mh.v2i2.8486.

Yanti, N., & Marpaung, D. S. H. (2022). Penyelesaian Sengketa Merek PS Glow Melawan MS Glow
Berdasarkan Undang-Undang No. 30 Tahun 1999 Tentang Arbitrase Dan Alternatif Penyelesaian
Sengketa. Jurnal llmiah Wahana Pendidikan, 8(18), 540-550.
https://doi.org/10.5281/zenodo.7212660.

Yunus, H. (2024). Muamalah Kontemporer dan Fatwa Ulama: Dinamika dan Implementasi di
Indonesia. Mutiara: Jurnal Ilmiah Multidisiplin Indonesia, 2(4), 252-265.
https://doi.org/10.61404/jimi.v2i4.333.

Zahrah, M. A. (2018). Ushul Figh. Kairo: Dar al-Fikr al-‘ Arabi.



https://doi.org/10.19105/iqtishadia.v1i1.365
https://doi.org/10.24090/mnh.v11i2.1289
https://doi.org/10.13135/2421-2172/8927
https://doi.org/10.13135/2421-2172/8927
https://doi.org/10.70294/jimu.v4i01
https://doi.org/10.31604/justitia.v9i2.862-873
https://doi.org/10.32665/attuhfah.v6i1.600
https://doi.org/10.20885/iustum.vol26.iss3.art7
https://doi.org/10.31004/riggs.v4i4.3483
https://doi.org/10.32502/mh.v2i2.8486
https://doi.org/10.5281/zenodo.7212660
https://doi.org/10.61404/jimi.v2i4.333

